

آنحضرت ملی اللہ علیہ وسلم کے بعد حکومت کیسے قائم ہوئی کے موضوع پر

## مجلس درس

منعقدہ اسلامک اکیڈمی آف مانچسٹر تاریخ ۳ اگست ۱۹۹۶ء

### خطاب

مُفکر اسلام حضرت علامہ ڈاکٹر خالد محمود صاحب دامت برکاتہم  
دائریکٹر اسلامک اکیڈمی مانچسٹر (برطانیہ)

Printed by:

IDEAL PRINTING SERVICE

Dark Lane, off Chancellor Lane, Ardwick, Manchester M12 6FA.

Telephone: 0161-273 5449

## فہرست مضمایں

یہودیوں کا ایک افسانہ  
 شیعہ پر ویگنڈہ اور اسکا جواب  
 آیت تکمیل دین کب اتری  
 امامت کا مسئلہ شیعہ کے ہاں اصولی ہے  
 شیعہ عقیدہ کہ آیت تکمیل دین ۱۸ کو اتری  
 خلیل قزوینی کا دعویٰ کہ یہ دو دفعہ اتری  
 حضرت علی نے خلافت کا دعویٰ کیوں نہیں کیا  
 حضرت علی کا حضرت ابو بکر کے پیچھے نماز پڑھتا  
 بیماری میں خلیفہ مقرر کرنے کی تجویز  
 قلم دوات کی بحث  
 حضور کی تین وصیتیں  
 وفود کے ساتھ بہتر معاملہ  
 مشرکین کا جزیرہ عرب سے اخراج  
 قبراطہر کو سجدہ گاہ نہ بنایا جائے  
 شیعہ کا اس وصیت سے انکار  
 شیعہ عقیدہ کہ قلم دوات حضرت علی کی  
 خلافت لکھوائے کیلئے مانگا تھا  
 لکھنے کی ذمہ داری کس پر آتی ہے  
 قلم دوات طلب کرنے کی ایک اور روایت  
 حضور کی عام عادت سے استدلال  
 امیر مقرر کرنے کا ایک واقعہ  
 تخلوٰ کی اطاعت معصیت میں جائز نہیں  
 امیر کسی کا مقرر کردا ہو مخصوص نہیں  
 اسلام میں خلیفہ منصوص نہیں ہوتا  
 حضرت عثمان کے خلاف سبائی سازش

گزارش احوال  
 ہفتہ وار مجلس درس  
 قرآن کشم پچھلی کتابوں کا مصدق ہے  
 حضور کا انکار حضن ضد کی بناء پر ہوا  
 حضور کے ویلے سے فتح کی دعا  
 امام تیہقی کی روایت  
 قاضی شوکانی کا بیان  
 نبی آخر الزمان کے پیدا ہونے کی عام شہرت  
 خدا کو سیلہ بنانا اور بزرگوں  
 سے مانگنا بے ادبی ہے  
 یہودیوں کے ضد کی اصل وجہ کیا تھی  
 مسلمانوں کے سب سے بڑے دشمن کون ہیں  
 یہودیوں کی شجر اسلام کے اکھڑنے کی امید  
 خاتم النبیین کے ہاں اولاد نہیں نہ  
 ہونے پر یہودیوں کی آرزوئے خام  
 خلفائے ملائش کی اولاد کشترت سے ہے  
 صحابہ کو آپس میں لڑانے کی یہودی سازش  
 غدرِ خم کے کنارے خلافت کا اعلان  
 مسلم نوجوانوں کی ذمہ داری  
 خاتم النبیین کی سیاسی جائشی کا مسئلہ  
 خاتم النبیین کی عدم موجودگی میں نماز کی امامت  
 حضور کی وفات پر حضرت علی کا ایک اہم بیان  
 حضرت عمر قوم کے سامنے جواب دے ہوئے  
 خلیفہ قوم کے سامنے جواب دے ہوئا چاہئے  
 خاتم النبیین نے کسی کو نامزد نہیں کیا

امام ابوحنیفہ کے خلاف ایک پروپیگنڈہ  
حضرت علی کا سبائی لیڈر کو سزا دینا  
اسلام میں حکومت کس طرح بنائی جائے  
غزوہ موتہ میں نامزدگی اور شوری  
اسلام میں طریق فیصلہ  
سقینہ بنی سامدہ کی مشاورت  
غزوہ موتہ کے نقش پر چلنا  
کشف کی حقیقت  
خاتم النبیین کے بعد حکومت کیسے قائم ہوئی  
جانشین مقرر کرنے کا ایک طریقہ  
حضور کی تدفین کا مسئلہ  
عربوں میں قریش کا انتقام  
حضرت صدیق اکبر کا انتخاب  
تاریخ کا ایک سوال کہ آپ اپنوں کے اجتماع  
میں پہنچنے یا انصار کے ہاں  
حضور زندگی اور وفات دونوں میں امام ہیں  
حضرت کی نماز جنازہ نئے پیرائے میں  
شیخین اور مہاجرین انصار کی نماز

جنازہ میں موجودگی  
میت کو جلدی دفن کرنے کا حکم  
حضور کے جد الطیز کے بارے میں خدائی صفات  
حضور کا جد الطیز آج بھی اسی طرح ہے  
حضور کی دشمنوں سے حفاظت کی خدائی صفات  
حضور کا پیغمبر بھی عطر تھا  
اسی تاریخ بڑی روشن ہے  
عبداللہ بن سبائون تھا  
حضور کی فتوی کے موقع پر بیشکوئی  
حضرت عثمان ہدایت پر ہیں  
حضرت عثمان کے عقد میں حضور کی  
باری باری دو بیٹیاں  
دینیات کو سیکھنا ضروری ہے اور  
عقائد کی حفاظت بھی لازمی ہے  
نجات اہل سنت والجماعت کی راہ میں ہے  
حضرت علی نے اہن سبائوں کو آگ میں کیوں جلایا  
مسلمان ہمایوں سے ایک درخواست  
دعا

## گذارش احوال

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى لاما بعد

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حکومت کس طرح قائم ہوئی؟ یہ اسلامی تاریخ کا ایک اہم سوال ہے لیکن یہ بھی حقیقت ہے کہ یہ سب کچھ ہوچکا اب خلافت نہ کسی سے والبھی لی جاسکتی ہے اور نہ اس دور کے لوگوں میں سے کسی کو دی جاسکتی ہے سو کس قدر نادان ہیں وہ لوگ جو آج اس پر بھیش کرتے ہیں کہ خلیفہ کس کو ہونا چاہتے اور کس قدر بذریعہ ہیں وہ ذاکر جو حقائق کو منسخ کر کے ان بزرگوں کے خلاف دن رات تبراکرتے ہیں

ہاں اس سلسلہ میں جو واقعات رونما ہوئے وہ بیکھ ہماری تاریخ کا جزء ہیں اور یہ کوئی ایسی تاریخ نہیں جو عالمی سطح پر کچھ ہمارے لئے باعث نگ وغار ہو بلکہ یہی وہ تاریخ ہے جس کی روشنی میں مسلمانوں کا یہ دعوے پورا اترتا ہے کہ اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات ہے جو امن کے ایوانوں اور جنگ کے میدانوں میں برابر چلتا ہے۔ کیا عقائد اور کیا اعمال کیا اخلاق اور کیا سیاست۔ عدالتیں ہوں یا کاروبار کی منڈیاں ہر دوسرہ زندگی میں خلافت راشدہ کا آنکاب چمکا اور ہماری تاریخ کی آنکدہ چودہ صدیوں میں اگر کہیں کوئی اچھائی کی کرن پھوٹی تو وہ اسی آنکاب کی ایک کرن ہے

اسلامک اکیڈمی آف مانچسٹر میں قرآن کریم کا ہفتہ وار درس گذشتہ بائیس سال سے متواتر ہو رہا ہے اس درس میں صرف مانچسٹر کے احباب ہی نہیں بلکہ دور کے دوسرے شہروں سے بھی لوگ جو ق در جو ق اس میں شریک ہوتے ہیں۔ ۳ اگست ۱۹۹۶ کے درس میں پلٹے پلٹے خمنا یہ بات آگئی کہ حضرت خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حکومت کس طرح قائم ہوئی پھر سوالات کرنے والوں نے بات کا رخ کچھ اس طرف پھیرو دیا کہ یہ تاریخی واقعات ایک ترتیب سے سانے آتے چلے گئے۔ جو حضرات شریک درس تھے ان میں سے بعض احباب کی خواہش ہوئی کہ اسے ایک پہنچت کی صورت میں شائع کرویا جائے کہ جس سے منتشر قلوب مطمئن اور پر آنندہ ذہن پر سکون ہو سکیں۔ احباب کی اس خواہش کے پیش نظر ہمارے محترم جناب محمد سلیم صاحب نے یہ درس



کنفیڈنٹس کے صفحات پر اتارا اس درس میں بیان ہی بیان تھا حوالے نہ تھے ۔ اب جبکہ یہ درس کتبی صورت میں سامنے آ رہا ہے تو ضرورت محسوس ہوئی کہ اسے حوالوں کے ذریعہ مزین کریں جائے راقم الحروف نے اسکے ضروری حوالے حاصلے میں نقل کر دیئے ہیں تاکہ اگر کوئی سیاہ دل اس میں شک کرے تو وہ اسکی تحقیق کیلئے اصل کتابوں کی طرف مراجعت کر سکے ۔ مفکر اسلام حضرت علامہ خالد محمود صاحب دامت برکاتہم کا اس درس میں انداز سمجھانے کا ہے مناظر انہیں اسلئے راقم الحروف نے بھی حاشیہ میں اسی پیرایہ کو سامنے رکھا ہے

محترم جناب حاجی محمد نیاز صاحب ( آئینہل پر شنگ سروس ) لاٹق تفکر ہیں کہ انہوں نے راقم الحروف کے ان تیار کردہ اوراق کو پریس کے حوالہ کیا اور آج اکیڈمی کی یہ ایک اور تبلیغی خدمت آپ کے ہاتھ میں ہے ۔

قارئین سے درخواست ہے کہ اس درس کو غور سے ملاحظہ فرمادیں اور ان حقائق کو سمجھیں انشاء اللہ وہ خود محسوس کریں گے کہ مسلک اہل سنت والجماعت کا دامن بہت صاف روشن اور بے داغ ہے ۔ جو احباب اس درس کو خود نہ پڑھ سکتے ہوں پڑھے لکھے حضرات کو چاہئے کہ وہ انہیں یہ درس سنا دیں اور کبھی کبھی سناتے رہیں تاکہ مسلک اہلسنت والجماعت اسکے سامنے بھی مستقیم ہو جائے اور کوئی سیاہ دل اور سیاہ لباس میں ملوس ذاکر انہیں اپنے سیاہ جال کا ٹھکارا نہ بنائے

محمد اقبال رَغْوُنِي عَفَا اللَّهُ عَنْهُ



## ضد میں آ کر حضور کی تبوّت کا انکار

پہلے حال یہ تھا جیسا کہ روایات میں ہے احادیث میں آتا ہے کہ یہود کی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے آنے سے پہلے مشرکین سے جو جنگیں ہوتی رہیں تو جنگ کے موقع پر وہ اللہ تبارک تعالیٰ سے

## مجلہ درس

یہودیوں نے کس طرح قوی ضد سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا انکار کیا اور پھر مسلمانوں میں گھس کر حضور کی خلافت کو ایک اختلافی مسئلہ بنایا

الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى اما بعد فاعوذ بالله من الشيطن الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

ولما جاءهم كتاب من عند الله مصدق لما معهم و كانوا من قبل يستقبحون على الذين كفروا فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنوه الله على الكافرين پ البقرہ ۸۹

اللہ تبارک و تعالیٰ جل شانہ ارشاد فرماتے ہیں ۔ یہود کے بارے میں ولما جاءهم كتاب اور جب آئی کتاب ان کے پاس اللہ کی طرف سے مصدق لما معهم تصدیق کرنے والی اس چیز کی جو ان کے پاس تھی ۔ اس کتاب سے مراد قرآن کریم ہے ۔ جب اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم اتارا تو قوم یہود کی جو کتاب پہلے سے تھی تو اس کا نام تھاتورات ۔ تو اس کتاب نے یعنی قرآن کریم نے اس کتاب کی تقدیق کی کہ واقعی وہ اللہ کی بھیجی ہوئی کتاب تھی اور اللہ تعالیٰ کی نافذ کردہ شریعت تھی ۔ یہود کے سامنے قرآن کریم کوئی ایسی کتاب نہیں آئی جس نے ان کی کتاب کی تردید کرنی ہو ۔ بلکہ یہ کتاب ان کی کتاب کی تقدیق کرتی ہے جب یہ کتاب ان کی کتاب کی تقدیق کرنے کے لئے آئی تو ان کو چاہئے تھا کہ وہ اس کتاب کو بھی قبول کرتے اور اس پیغمبر کی نبوت و رسالت کو بھی قبول کرتے ۔ لیکن وہ ضد میں آگئے ۔

مد مانگتے تھے اس نبی کے وسیلہ سے - کہ یا اللہ جو پیغمبر آخر الزمان آنے والا ہے اس کی برکت سے ہمیں فتح دے - (۱) وکانوا من قبل یستفتحون علی الذین کفروا تو پہلے یہود کھلے طور پر کہتے تھے کہ وہ پیغمبر عرب میں آنے والا ہے اور فاران کی چوٹیوں پر اس کا ظہور ہو گا اور فاران کی چوٹیاں اس کی آمد پر پکاریں گی کہ پیغمبر آخر الزمان آگیا - تو اتنی شرت دے رکھی تھی یہود نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے آنے کی اور پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر کتاب آئی اس نے کھلے بندوں کا کہ وہ تورات کی بھی تقدیق کرتی ہے - ان حالات میں یہود کو چاہئے تھا کہ وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو قبول کرتے جن کو وہ پہچان رہے تھے سالوں سے جن کی خبریں سن رہے تھے سالوں سے - ان کا فرض تھا کہ پھر اس پیغمبر کو قبول کرتے لیکن ایک ضد کی بنا پر یہ مقابلے پر کھڑے ہو گئے - آپس میں کہتے تھے کہ یہ ہے وہی پیغمبر جس نے آنا تھا لیکن ضد کی بنا پر مخالف ہو گئے

یہ عام شرت تھی کہ پیغمبر آخر الزمان کا دور قریب آگا

الله تبارک تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جب یہ مخالف ہو گئے اور اس سے پہلے یہ اللہ کے حضور فتح مانگا

(۱) مدینہ کے یہود جب قبائل عرب سے ٹکلت کھاکر عابر ہو جاتے تو اپنے علماء کی تعلیم سے یہ دعا کرتے تھے اللهم ربنا انا نسألك بحق احمد النبی الامن الذى وعدتنا ان تخرجه لنا فی آخر الزمان وکتابک الذى تنزل عليه آخر ما ينزل ان تنصرنا على اعدائنا الذى هم کو نبی آخر الزمان حضرت احمد صلی اللہ علیہ وسلم اور قرآن کریم کے ویلے سے برکت عطا فرما اور ہمیں ہمارے دشمنوں پر کامیاب فرما (رواه الحاکم والیسقی)

قاضی شوکانی لکھتے ہیں - والاستفتاح الاستنصار ای کانوا من قبل یطلبون من الله النصر على اعدائهم بالنسی

المنعوت فی آخر الزمان الذى یجذون صفاتہ التواریح (تفسیر فتح القدیر ج ۱ ص ۱۱۲)

کرتے تھے اس پیغمبر کی برکت سے اس کے وسیلہ سے - مدد دینے والا اور فتح دینے والا صرف اللہ ہے لیکن اللہ کے حضور اگر اس کے مقربین کو وسیلہ بنایا جائے اور ان کی برکت سے دعا مانگی جائے تو وہ قبولیت کے زیادہ قریب ہوتی ہے - تو اللہ تعالیٰ کے حضور وسیلہ لانا بشرطیکہ مانگنا اللہ سے ہو یہ جائز ہے - یہود ایسا کیا کرتے تھے کہ پیغمبر آخر الزمان کے واسطے سے اللہ کے حضور دعائیں کیا کرتے تھے - تو اگر واسطہ اور وسیلہ سے دعا کرنا ناجائز ہوتا تو اللہ تعالیٰ فرمادیتے کہ یہودیوں کا یہ عمل غلط ہے تو اللہ تعالیٰ کسی کی کوئی بات نقل فرمائیں اور اس کی تردید نہ کریں تو یہ دلیل ہے اس بات کی کہ ایسا جائز ہے بلیکن مانگنا اللہ سے چاہئے لیکن بزرگوں کا انبیاء کا اللہ کے مقربین کا واسطہ دینا خدا کے حضور اس میں کوئی حرج نہیں یہ بالکل جائز ہے -

خدا کو وسیلہ نہ بنانا چاہئے اسکیں بے ادبی ہے

آجھل جس کو لوگ وسیلہ کہتے ہیں وہ اس کے بالکل الٹ ہے وہ مانگتے ہیں بزرگوں سے اور اللہ تعالیٰ کو وسیلہ بناتے ہیں - اور کہتے ہیں کہ اللہ کے لئے دے دو - اے فلاں بزرگ اللہ کے کے لئے دے دو - تو اللہ کیا بن گیا وسیلہ اور مانگا کس سے بزرگ سے - حالانکہ چاہئے تھا کہ مانگنا اللہ سے جائے اور بزرگ جو ہیں ان کو وسیلہ قرار دیا جائے - اور اللہ تعالیٰ کے حضور ان کو پیش کیا جائے کہ یا اللہ فلاں بزرگ کی نیکیوں کا صدقہ اور ان کی برکات کا صدقہ تو ہماری دعا کو قبول فرم۔ اللہ فرماتا ہے کہ یہود جب میدان جنگ میں جاتے تھے تو علی الاعلان کہتے کہ یا اللہ جو پیغمبر آنے والا ہے آخری دور میں - جو آئے گا فاران کی چوٹیوں پر جسکی کی صدابند ہو گی تو ان کے واسطے سے اُنکی برکت سے ہمیں فتح عطا فرماتا تو ایک طرف اس پیغمبر کو اتنا سر آنکھوں پر رکھنا کہ اس کے ہم سے اللہ تعالیٰ سے مانگنا اور جب وہ آگیا تو ضد پر کھڑے ہو گئے اس سے پتہ چلا کہ ہدایت اللہ کے اختیار میں ہے - یہ صرف جانے کی بنیاد پر نہیں - جاننا علم ہے - اب یہودیوں کو علم تھا کہ یہ پیغمبر آخر الزمان ہیں بلکہ دوسرے مقام پر فرمایا یعرفونہ کما یعرفون ابناء هم (پ ۲ الیقرہ ۱۳۶) کہ یہ اس طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو پہچانتے ہیں جس طرح کوئی اپنے بیٹوں کو پہچانتا ہو -

اللہ و علیہ وسلم نے اللہ کی امانت پوری کی پوری قوم تک پہنچا دی اور پھر آپ صلی اللہ و علیہ وسلم کو سفر آخرت پیش آگیا۔ یہودی اس سے پلے یہ امید لگائے بیٹھے تھے کہ یہ پودا پروان نہیں چڑھے گا اس طرح کہ عربوں میں ہر تحریک اور ہر پروگرام کو کامیابی حاصل ہوتی ہے بیٹوں کے ذریعے۔ باپ بات کرے اور بیٹے بڑے ہو جائیں جو ان ہو جائیں اور باپ کی بات کو آگے لے جائیں سو جو فتح بھی ہوتی ہے وہ ہوتی ہے بیٹوں کے ذریعے۔ تو اس پیغمبر کا تو کوئی بیٹا نہیں۔ بیٹیاں ہیں بیٹا کوئی نہیں تو اس کی وفات کے فوراً بعد یہ اسلام کا درخت خود بخود جھوڑ جائے گا۔ (معاذ اللہ)

### یہودیوں کی شجر اسلام کے اکھڑنے کی امید

یہ یہود امید لگائے بیٹھے تھے۔ پہلے تو انتظار کیا اور جاننے کے باوجود کہ یہ وہی پیغمبر آخر الزمان ہیں اور آپ کو نہ مانا اور جب اسلام اپنی پوری بہار دکھا کنی پاک صلی اللہ علیہ وسلم اپنا دین تکمیل ہونے کا اعلان کرچکے پھر ان یہودیوں کو اس بات کی پریشانی ہوئی کہ ہم سمجھ رہے تھے کہ ان کا بیٹا کوئی نہیں تو یہ بات ختم ہو جائے گی لیکن انہوں نے دیکھا کہ جس کا کوئی بیٹا نہیں اس کے ساتھ سینکڑوں لوگ قربان ہونے کے لئے تیار کھڑے ہیں جو مشن حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا تھا اس کو آگے پہنچانے کے لئے اور کامیاب کرنے کے لئے ایک جماعت کی جماعت آپ کے ساتھ تھی۔ تم بیٹے کی بات کر رہے ہو کسی کا ایک بیٹا ہوتا ہے کسی کے دو کسی کے چار۔ تو دو چار بیٹوں کے ساتھ وہ کام نہیں ہو سکتا جو پوری دنیا میں ایک انقلاب کی شکل میں آئے۔ وہ انقلاب آیا کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایک نہیں سینکڑوں جانشہ کھڑے ہو گئے۔ بیٹا باپ کے سلسلے کو اتنا کامیاب نہیں کر سکتا جتنا صحابہ کرام نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بات کو کامیاب کیا۔ یہودی امید لگائے بیٹھے تھے کہ مسلمان گئے کہ گئے آپکا کوئی بیٹا نہیں ہے۔

خاتم النبیین کے ہاں اولاد نریسہ نہ ہونے پر اعتراض کا آسمانی جواب

جس طرح اپنے بیٹے کو پہچاننے میں کوئی مخالفہ نہیں اس طرح ان کو کوئی مخالفہ نہیں تھا پیغمبر آخر الزمان کے بارے میں لیکن جب وہ آئے تو ضد میں آگئے معلوم ہوا کہ ضد بڑا خطہ بڑا مرض ہے کہ یہ جانے اور مانے ہوں سے بھی انکار کروادتا ہے۔ حاصل کلام یہ کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ انہوں نے بہت برا سودا کیا۔ بہت برا سودا کیا کہ اپنی ضد کو پالا اور اپنی آخرت کو بالکل تباہ کر لیا۔ تو فرمایا بہت ہی برا سودا ہے کہ انہوں نے اپنی جانوں کو خریدا ایمان کے بدے۔ کہ وہ انکار کرتے تھے اس کا جو اللہ تعالیٰ نے اتنا ضد کی وجہ سے۔

### یہودیوں کے ضد کی وجہ کہ نبوت بنو اسماعیل میں کیوں آگئی

یہودیوں کی ضد یہ تھی کہ اللہ تبارک تعالیٰ نے اپنا فضل عربوں پر کیوں بھیجا یہ پیغمبری اسرائیل پر میں کیوں نہیں آیا۔ بنو اسرائیل ابراہیم علیہ السلام کی اولاد کی دوسری لڑی تھی اور بنو اسماعیل یہ عربوں کی تھی اور یہودی اسی غم میں مارے گئے کہ ہائے یہ آخری پیغمبر اور خدا کی آخری امانت بنو اسماعیل میں کیوں آگئی۔ اسی بنا پر یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دشمن ہو گئے انہوں نے یہ نہ سوچا کہ ہم کون ہیں اللہ کی رحمت تقدیم کرنے والے۔ اللہ بہتر جانتا ہے کہ اپنی رسالت کس پر اتارے اللہ اعلم حیث یجعل رسالتہ (ب ۸ الانعام ۱۲۳)

مسلمانوں کے سب سے بڑے دشمن

سو بوسراہیل یہود مسلمانوں کے سب سے بڑے دشمن ہوئے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں ایک مقام میں فرمایا لتعذین اشدا للناس عداوة للذين امنوا اليهود والذين اشركوا (ب ۶ المائدہ ۸۲) اے مخالف تم پا گے کہ دشمنی میں سب سے زیادہ سخت ایمان والوں کے ساتھ یہود ہیں۔ تو سب سے بڑے دشمن یہود ہوئے۔ یہود نے مسلمانوں کے خلاف جو سازشیں کی وہ ہماری تاریخ کا حصہ ہیں میں یہ کہ رہا تھا کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر اللہ کا جو دین اتنا اور نبی پاک صلی

الله تعالیٰ نے قرآن پاک میں فرمایا ان یہودیوں کے جواب میں کہ یہ لوگ جو کہتے ہیں کہ اس پیغمبر کا کوئی بیٹا نہیں ان کے بارے میں خبردی کہ اے میرے محبوب صلی اللہ علیہ وسلم جو تیرا دشمن ہو گا وہی ابتر ہو گا۔ اسی کام باقی نہیں رہے گا۔ تیرا کام باقی رہے گا یہ ابتر کا لفظ ہے عربی زبان کا بگڑ کر بن گیا پنجابی زبان میں اونٹر۔ جس کا کوئی بیٹا نہیں ہوا سے اونٹر کہتے ہیں تو اللہ تبارک تعالیٰ نے فرمایا جو تیرا دشمن ہے وہ ابتر ہے یہ نسل اسکی نہ رہے گی تو یہودی جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سخت دشمن ہیں ان کا سلسلہ آگے نہیں چلے گا۔ تیرا سلسلہ آگے چلے گا کوئی بیٹا نہیں لیکن تیرے پیغمبروں جانشیر تیرے مشن کے لئے کھڑے ہوں گے۔ اور پوری دنیا میں انقلاب لائیں گے تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بیٹا نہ ہونے سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو تو کوئی نقصان نہیں پہنچا اللہ تعالیٰ نے ہزاروں جانشیر دے دئے اور یہودی جو ضد کی بنا پر دشمنی کر رہے تھے ان کو اللہ تبارک تعالیٰ نے ناک کر دیا تو اللہ تبارک تعالیٰ نے فرمایا اے میرے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم جو تیرا دشمن ہو گا وہ ابتر ہو گا۔ ان کی آگے نسل نہیں ہو گی بھا نہیں ہو گی۔

### خلفاءٰ ثلاثہ کی اولاد دنیا میں کثرت سے موجود ہیں

ایک بات سامنے آتی ہے کہ شیعہ لوگوں نے جو یہ پروپیگنڈا کر رکھا ہے کہ خلفاءٰ ثلاثہ تینوں خلافت کے حقدار نہ تھے یہ دراصل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مخالف تھے اور انہوں نے طاقت کے مل بوتے پر حکومت پر قبضہ کر رکھا تھا جس سے وہ خلافت کے غاصب ٹھہرے۔ آپ ان لوگوں سے پوچھیں کہ ابو بکر صدیق عرفاروق اور عثمان غنی ان کی اولاد آگے چلی ہے کہ نہیں۔ جو لوگ صدیقی کملاتے ہیں وہ ابو بکر صدیق کی اولاد ہیں۔ جو فاروقی کملاتے ہیں وہ عرفاروق کی اولاد ہیں جیسے مولانا عبد الشکور فاروقی جو عثمانی کملاتے ہیں جیسے مولانا شیبیر عثمانی وہ حضرت عثمان کی اولاد ہیں تو اس وقت اعداد و شمار کے لحاظ سے پوری دنیا میں صدیقی۔ فاروقی اور عثمانی سلسلے چل رہے ہیں تو ان سے بارہا کما گیا ہے کہ قرآن تو کہتا ہے ان شانشک ہو ابتر جو تیرا دشمن ہے وہ ابتر ہو گا اس

کی بھا نسل نہیں ہو گی۔ آپ نے کبھی سنا ابو لھب کی اولاد دنیا میں موجود ہے۔ نہ۔ جو قرآن کا اعلان تھا کہ جو تیرا دشمن ہے وہ ابتر ہو گا اس کی نسل باقی نہیں رہے گی تو ابو بکر صدیق۔ عرفاروق اور عثمان غنی اگر واقعی اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مخالف ہوتے جیسا کہ شیعہ کہتے ہیں تو قرآن کی رو سے ان کی نسل آگے کیوں چلی۔ اور اتنی پھیلی کہ جہاں جہاں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی اولاد پھیلی یا حضرت علی کی اولاد پھیلی وہاں وہاں انکی اولاد پھیلی۔ پیغمبروں ہزاروں آدمی آپ سین گے کہ جن کے نام کے ساتھ آگے صدیق آتا ہے یا فاروقی آتا ہے عثمانی آتا ہے اور علوی آتا ہے۔ یہودیوں نے جب دیکھا کہ ہم تو سمجھ رہے تھے کہ اس پیغمبر کا بیٹا کوئی نہیں تو یہ سلسلہ کامیاب نہیں ہوا لیکن ان کے ساتھیوں نے اتنے تدریس سے اس کام کو سنبھال لیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے وقت تو اسلام کا پرچم صرف حجاز پر لہرا رہا تھا مکہ پر مدینہ پر۔ مگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھی اس تیزی سے آگے بڑھے کہ چند گنتی کے سالوں میں اسلام کا جھنڈا روم ایران یعنی مصر شام پر لہرا گیا تو یہ جو انکو کامیابی ہوئی وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ہی کامیابی تھے۔ جو جھنڈا لہریا وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ہی تھا۔ تو یہ بطور خالوم کے اور علمبردار کے اس جھنڈے کے اٹھانے والے تھے اور کامیابی تو حضور کی ہو رہی تھی۔

یہودیوں کی صحابہ کو آپس میں لڑانے کی سازش اب یہودیوں نے پھر سازش کی اور سازش یہ کی کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کو آپس میں لڑانے کا سوچا۔ اور یہ تحریک چالائی کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلیفہ ہوئے خلافت پر بزور آگئے ان کے بارے میں پروپیگنڈا کیا گیا کہ یہ خلیفہ نہیں خلیفہ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کو بھیا تھا۔ اور انہوں نے زبردستی قبضہ کر لیا ہے۔ ہم نے جب بھی ان سے پوچھا کہ حضرت علی کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے خلیفہ کب بھیا تھا یہ کہتے ہیں کہ اٹھاڑہ ذوالحجہ کو۔ انکی حدیث کی جو مستند کہاںیں ہیں ان میں امام باقر کے حوالہ سے یہ بات لکھی گئی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم جو حج کر کے مدینہ منورہ چلے تما

ساتھی اپنے اپنے وطن کو لوٹ گئے حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور مدینہ والوں نے بھی مدینہ کو لوٹا تھا۔ حضرت ابو بکر حضرت عمر حضرت عثمان حضرت علی اور نبی پاک یہ سارے مدینہ کے رہنے والے تھے تو یہ مدینہ جا رہے تھے کہ رستے میں ایک مقام آیا جس کو کہتے ہیں غدیر خم۔ (۱) وہاں مسافر ٹھہر گئے جس طرح چلتے ہوئے مسافر کمیں شاپ کرتے ہیں کہ ذرا آرام کر لیں یہ کل تیرہ آوی تھے (۲)۔

### غدیر خم کے کنارے کا اعلان

تو اس تلاab کے کنارے حاجی مسافر ٹھہرے تو نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے وہاں اعلان فرمایا کہ جس کا مولا میں اس کا مولا علی۔ مولا کے معنی علی زبان میں دوست کے ہیں۔ تو آپ نے فرمایا کہ جس کا دوست میں اس کا دوست علی۔ اے اللہ اس کو دوست رکھ جو علی کو دوست رکھے۔ اور اس سے دشمنی رکھے۔ اسکا سبب یہ ہوا تھا کہ ایک شخص حضرت علی سے لڑپڑا تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو سمجھایا اور اس کی خاطر ان سب کو سنایا کہ جو علی سے لڑا ہے اسکی طرف اللہ کے طرف سے ناراضگی ہے تو آپ نے فرمایا کہ جس کا دوست میں ہوں اس کا دوست علی۔ اس کا خلافت سے یا نظام حکومت سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ آپ نے تو یہ بات کہی تو یہودیوں نے اس کو اساس بنا لیا۔ اور کہا کہ غدیر خم پر حضور نے حضرت علی کو اپنا جانشین قرار دیا تھا اور کہ دیا تھا کہ یہ لو میرا غلیظہ علی ہے اسکے کندھے پر ہاتھ رکھ کر کہا۔ من ہکنت مولا فعلی مولا۔ اس پر شیعہ لوگوں نے اتنی محنت کی کہ اس حدیث کو ثابت کرنے کے لئے انہوں نے کتابیں لکھیں اور پر اپیگنڈہ کیا کہ اس میں خلافت کا اعلان ہے۔

### خاتم انسانیں کی سیاسی جانشینی کا مسئلہ

یہ مسئلہ شیعوں کے ہاں اصولی مسائل میں سے ہے۔ یہ ان کے بنیادی مسائل میں سے ہے۔ کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم پر جب دین مکمل ہوا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی جانشینی کیسے طے ہوئی خلافت کا مسئلہ کیسے طے ہوا۔ سو اس کو یاد رکھئے اور میں بار بار یہ بات دھرا دیتا ہوں گا کہ وہ پختہ طور پر یاد ہو جائے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے آخری وقت میں بیماری کی کمزوری کی وجہ سے جماعت کرانے کو تو اپنی عدم موجودگی میں حضرت ابو بکر صدیق کو کھرا کیا۔ (۱)

(۱) شیعہ علماء تسلیم کرتے ہیں کہ آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے آخری وقت میں حضرت ابو بکر کو اپنی جگہ امام مقرر فرمایا (دیکھئے تاریخ التواریخ ج ۱ از کتاب دوم ص ۵۲) امرہ رسول اللہ بالصلوہ بالناس وهو حس (شرح نجع البلاعہ ج ۱ ص ۵۲) فلما اشتد به المرض امر ابی بکر ان یصلی بالناس --- وان ابی بکر صلی بالناس بعد ذلک یومن (شرح نجع البلاعہ درہ نجفیہ ص ۲۲۵)

(۱) فقام بولایہ علی علیہ السلام یوم غدیر خم فنادی للصلوہ جامعہ وامر الناس ان یبلغ الشاهد الغائب --- فانزل اللہ عزوجل الیوم اکملت لکم دینکم (اصول کافی ج ۲ ص ۲۰۵ مع الشافی)

(۲) مسند علی بن ابی طالب ج ۱ ص ۱۸۲۔

اور کما کہ یہ نماز پڑھائیں گے ۔ (۔) حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نماز پڑھاتے رہے اتنے میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہو گئی ۔ آپ نے وفات سے پہلے اپنا سیاسی جانشین کسی کو مقرر نہیں کیا صرف نماز میں امام بنانے کا Indication دے دی یعنی اپنی طرف سے اشارہ دے دیا کہ میری نظر میں مسلمانوں کا بڑا اس وقت یہ ہے ۔ لیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو وہی کے نہیں کیا کہ اس کی قوم اس کو مقرر کرے ۔ اور اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو وہی کے ذریعے خبر دی تھی کہ امت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے سوا کسی پر راضی نہیں ہو گی ۔ (۱) تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے خود پیش قدمی نہ کی ۔ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات ہو گئی تو حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا ۔ کہ دیکھو نماز ہمارے دین کی بندیا ہے ۔ ہم اپنی دنیا کے لئے کس کو چنیں اپنے ملک کے لئے کس کو چنیں ۔ حکومت کے لئے کس کو چنیں ۔ تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہم اپنی دنیا کے لئے اس کو چنیں جس کو اللہ کے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے دین کے لئے چننا ۔ (۲) نماز دین کی چیز ہے اور خلافت انتظامی چیز ہے ۔ تو حضرت علی مرتفعی نے فرمایا کہ ہم اپنی دنیا کے لئے اس پر راضی ہو گئے جس پر اللہ کے پیغمبر ہمارے دین کے لئے راضی ہوئے اور ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو صحابہ کرام نے بالاتفاق خلیفہ چن لیا تو نبی پاک

(۱) ویابی اللہ والمؤمنون الا ابی بکر ( صحیح مسلم ج ۲ ص ۲۸۳ ) ۔ شیعہ حضرات کے مشہور محدث ملا محمد بن یعقوب الکلینی ( ۳۲۸ ) لکھتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کہ اگر میری وفات ہو جائے تو لوگ ابو بکر کی بیعت کریں گے ( فروع کافی کتاب الروضہ ص ۱۶۰ مطبوعہ لکھتو )

(۲) عن قیس بن عبادہ قال قال لی علی بن ابی طالب ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مرغ لیالی دیالیا بنا دی بالصلوہ نیقول مردا الماکر صلی بالناس فلما قبض رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نظرت فاذالصلوہ علم الاسلام و قوام الدین فرمینا لدنیا من رضی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لدستا ( الاستیعاب لابن عبد البر تحت الاصابہ ج ۲ ص ۲۲۲ ) ۔ فقال علی والله لانتقیلک ولا نستقیلک قدمک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی الصلوہ فمی یوخرک ؟ ( انساب الاشراف بلاذری ج ۱ ص ۵۸۷ ) ۔ ریاض النفرہ لحب البری ج ۱ ص ۲۲۹

صلی اللہ علیہ وسلم نے تو اپنے بعد کے لئے کسی کو خلیفہ نہیں بنایا ۔ کیوں ۔ اس لئے کہ اگر آپ کسی کو خلیفہ بنائیں تو پھر وہ امت کے سامنے جواب دہ نہ ہو گا ۔ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کسی کو بناتے ہیں کہ یہ میرے بعد خلیفہ ہے تو ان پر کسی نے کوئی اعتراض کرنا ہو تو کسی کو اعتراض کا حق نہیں پہنچتا ۔ نہ ۔ کیوں کہ وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا بنیا ہوا ہے ۔ لیکن حضور صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کو اس حال میں چھوڑنا چاہتے تھے کہ اگر ان پر عوام کی طرف سے کوئی سوال آئے تو وہ کہ سکیں کہ آپ جواب دیں اور ان کو جواب دینا پڑے ۔ آپ نے یہ مشہور قصہ نہ ہو گا کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ایک دفعہ لمبا تیص پہنا ہوا ہے اور ایک شخص اٹھ کر کہتا ہے کہ ہر ایک کو یمن کی ایک چادر ملی تھی تو آپ کو یہ دو چادریں کیسے مل گئیں جن سے یہ کرتا ہے ۔ کیونکہ لمبے کرتے کو ایک چادر سے زیادہ کپڑا لگا ہے ۔ حضرت عمر نے اپنے بیٹے کی طرف کی طرف اشارہ کیا عبداللہ بن عمر کی طرف ۔ انہوں نے کہا ۔ کہ جو میرے ہے کی چادر تھی میں نے باپ کو دے دی تھی ۔ تو حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنی صفائی پیش کی ہے نا ۔ تو صفائی پیش کرنے کا حق کیوں ہوا کیونکہ امت نے ان کو بنیا ہوا تھا امت نے ان کی بیعت کی تھی ۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم چاہتے تھے کہ خلیفہ ایسا ہو جو قوم کے سامنے جواب دہ ہو اگر میں مقرر کر گیا تو قوم کے سامنے وہ جواب دہ نہیں ہو سکے گا ۔ وہ کہ گا کہ مجھے تو اللہ کے پیغمبر نے مقرر کیا ہوا ہے تم کون ہو سوال کرنے والے ۔ تو یہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اس میں حکمت تھی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیاست تھی کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس طرح حالات چھوڑے کہ جو بھی خلیفہ ہو وہ قوم کے سامنے جواب دہ ہو ۔

### خاتم النبیین نے امور سلطنت کیلئے کسی کو نامزد نہیں کیا

اس لئے نبی پاک نے کسی کو سلطنت کے امور کے لئے نامزد نہیں کیا ۔ نماز کے لئے کیا کیونکہ اس میں تاخیر نہیں ہو سکتی ۔ یاد رکھئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے سلطنت کے لئے خلافت کے لئے امانت کے لئے کسی کو مقرر نہیں کیا یہو زیوں نے مل کر ایک افسانہ تراش کر

غدیر خم پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کو جانشین بنایا تھا تو یہ جو کہتے ہیں کہ آپ نے اپنا نائب بنایا یہ غلط ہے۔ شیعہ بڑے اہتمام سے اس بات کا پر اپیگنڈہ کرتے ہیں کہ غدیر خم پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جانشین بنایا۔ اب COMMONSENCE (اور اک عام) یہ سوال کرتی ہے کہ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو جانشین بنایا تھا تو عرفات کا میدان اس کے لئے مناسب تھا یا راستے کے ایک تالاب کا کنارا۔ بھی جب بہت بڑا اجتماع ہے اور سالانہ اجتماع ہے اور ہر علاقوں کے بڑے مسلمان وہاں پہنچ ہوئے ہیں اور تاریخی دن ہے تو وہاں اعلان کرنا چاہئے تھا یا تالاب کے کنارے۔ وہاں اعلان کرنا چاہئے تھا۔

آیت تکمیل دین کب نازل ہوئی

اب ان پر یہ سوال وارد ہوتا ہے کہ دین ہمارا مکمل ہوا ۹ تاریخ کو۔ دو اج کی ۹ تاریخ تھی۔ تو ۹ دو اج کو اللہ کے نام پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کما کہ ہمارا دین مکمل۔ اس کے بعد کوئی آیت ایسی نہیں اتر سکتی جو دین کے کسی اصولی مسئلے کو بیان کرے۔ شیعہ کا یہ عقیدہ ہے کہ نبوت کے ختم ہونے کے بعد اللہ تبارک تعالیٰ نے سلسلہ امامت قائم کیا۔ اور بارہ امام خدا کے مقرر کردہ God appointed امامی باری آئے۔ تو ان سے پوچھا جائے۔ کہ یہ امامت کا مسئلہ اصولی اور نہیادی مسائل میں سے ہے یا ایک انتظامی چیز ہے۔ ہمارے نزدیک خلافت انتظامی مسئلہ ہے آسمانی نہیں۔ مسلمانوں کو اپنے نظم مملکت کے لئے کوئی نہ کوئی نظام بنانا ہے تو امت کا حاکم چنیں۔ غیفہ چنیں امیر چنیں اپنا Head چنیں یہ انتظامی مسئلہ ہے آسمانی مسئلہ نہیں۔ آسمانی مسائل ختم بوت پر ختم ہو گئے۔ جرأتیل امین جب آخری بار زمین پر آئے خدا کا پیغام لے کر آئے تو کمایہ میرا آخری دفعہ زمین پر آتا ہے (۱) اسکے بعد کسی پیغام کے ساتھ مجھے زمین

(۱) هنا آخر موطنى فى الأرض (رواه الترمذى) - مأخذ از وعظ المورد الفرجى ص ۱۳۹ حکیم الامت حضرت  
ثانوى رحمه الله

پر اتنا نہیں ہے۔ خدا کی برکتیں لے کر اتنا۔ یلیتہ القدر میں اتنا رمضان کی راتوں میں اتنا وہ اور بات ہے۔ لیکن خدا کا پیغام لے کر زمین پر اتنا آج یہ میرا آخری مرتبہ اتنا ہے۔ اس کے بعد پھر نہیں۔ تو خدا کی طرف سے جو ہدایات ملتی ہیں انکو ہم اس طرح کہ سکتے ہیں آسمانی ہدایات۔ رہی حکومت اور خلافت تو یہ انتظامی چیز ہے نہ آسمانی۔ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نیکیتہ نبی کے تو آسمانی ہدایات کے علمبردار تھے۔ لیکن بطور Head of the State ہونے کے وہ انتظامی طور پر نہیں کاموں کو اپنے ہاتھ میں لئے ہوئے تھے۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی جب وفات ہو گئی تو وفات ہونے کے بعد اب آسمانی ہدایت کی کوئی ضرورت نہیں کیونکہ آسمانی ہدایت کتب اور سنت کی شکل میں موجود تھی باقی صرف انتظامی بات تھی۔ اس انتظامی بات کے لئے شیعوں نے خود جو تاریخ تجویز کی وہ تاریخ ہے ۱۸ ذو الحجه یعنی حج کے بعد مسلمانوں کا قافلہ (دمیت والوں کا یہ وفد) واپس آرہا تھا۔ جب واپس آرہا تھا تو رستے میں غدیر خم پر اعلان کیا۔ ہم ان سے پوچھتے ہیں کہ تاریخ کیا تھی۔ تو امام باقر کے بیان کے مطابق تاریخ تھی ۱۸ تو وہ کہتے ہیں کہ دین ہمارا مکمل ہوا خلافت کے ساتھ ۱۸ تاریخ کو۔ اور ہم اہل سنت والجماعت کہتے ہیں کہ ہمارا دین مکمل ہوا ۹ تاریخ کو۔ اب ۹ کو جو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ الیوم اکملت لحکم دینکم آج میں نے تمہارا دین مکمل کر دیا۔ تو دین مکمل ہوا ۹ کو۔ اگر خلافت کا مسئلہ یا لفظ حکومت کا مسئلہ کوئی نہیادی مسئلہ ہوتا تو وہ ۹ تاریخ سے پہلے ہوتا ۹ کے بعد نہیں۔ یہ جو ۹ کے بعد کی کاروائی ہے یہ دینی نہیں۔ یہ کوئی اتفاقی۔ مسئلہ تھا جو رستے میں پیش آگیا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دونوں میں ان الفاظ سے صلح کر دی کہ جو علی کو دوست نہ رکھے میں بھی اسکا دوست نہیں (اگر یہ حدیث صحیح ہو) شیعوں کی جوابی کاروائی

شیعوں نے یہ بات بنائی ہے (۱) کہ یہ آیت الیوم اکملت لحکم دینکم دو دفعہ اتری ہے ایک

(۱) كمامة عمدة العلیل القزویني في الصافی بشرح اصول الكافی

دفعہ ۹ کو ایک دفعہ ۱۸ کو۔ بعض آئیں واقعی دفعہ اتری ہیں۔ سورہ فاتحہ دو دفعہ نازل ہوئی تھی۔ تو شیعہ کہتے ہیں کہ ۹ ذوالحجہ کو یہ آیت اتری پھر ۱۸ کو یہ آیت پھر اتری۔ ہم کہتے ہیں کہ یہ جو لفظ ہے نا آج اس میں وقت کی قید ہے۔ سورہ فاتحہ میں کوئی وقت کی تعین نہیں ہے۔ الحمد للہ رب العالمین۔ سب تعریفین اللہ ہی کے لئے ہیں جو پالنے والا ہے تمام جہانوں کا یہ دس دفعہ بھی کو تو ٹھیک ہے میں دفعہ بھی کو تو ٹھیک ہے۔ اس میں وقت کی کوئی قید نہیں۔ تو جس میں وقت کی کوئی قید نہیں وہ تو دس دفعہ بھی اترے تو کوئی فرق نہیں پڑتا۔ لیکن جسمیں وقت کی قید ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ الیوم اکملت کلکم دینکم۔ آج میں نے تمہارا دین مکمل کیا۔ تو وہ تاریخ تھی ۹ ذوالحجہ کی اب اگر اللہ تعالیٰ نے دین ۹ کو مکمل کیا پھر خدا تعالیٰ کہتا ہے ۱۸ کو کیا تو یا پہلی بات جھوٹ ہوگی یا بعد کی۔ کیونکہ جو خبر دی جائے بقید وقت وہ ایک ہی دفعہ ہو سکتی ہے۔ آپ کے پاس ایک خط آیا آپ کہ سکتے ہیں کہ میرے پاس یہ خط منگل کو آیا۔ اس کے بعد آپ کہیں کہ نہیں یہ خط میرے پاس جعرات کو آیا تو سنے والا آپ کو معاف کرے گا؟ نہیں۔ جو چیز بقید وقت ہو اس میں Repetition نہیں ہوتا۔ منگل کو مجھے خط آیا یہ بقید وقت ہے اب اس کو Revise کر کے ہم کہیں کہ نہیں جعرات کو آیا تو یہ غلط بات ہوگی۔ تو اللہ جل شانہ نے الیوم اکملت لکم دینکم کہ کار اشاد فرمایا کہ آج میں نے دین مکمل کیا اور تاریخ ۹ تھی۔ اب یہ کس طرح ہو سکتا ہے کہ ۱۸ کو خدا پھر کہ کہ نہیں آج مکمل کیا ہے۔ یا پہلی بات غلط ہوگی یا پھر غلط ہوگی۔ اس پر شیعہ نے اپنے دعوے کی بنا رکھی کہ علی کی Appointment ندیر ثم کی مقام پر ہوئی تھی اور کہا گیا کہ میرے بعد میرا جانشین علی ہو گا

حضرت علی مرتضی نے یہ خود کیوں نہیں کہا

یہاں ایک اہم سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی جب وفات ہوئی تو علی مرتضی خود کیوں نہیں کہا۔ کہ مجھے اللہ کے پیغمبر نے خلیفہ مقرر کیا ہے یا خدا نے مجھے امام بنایا ہے۔ خود ابو بکر کے پیچھے نمازیں پڑھتے رہے۔ حضرت عمر کا دور خلافت آیا تو ان کے پیچھے نمازیں پڑھتے

رہے۔ حضرت عثمان کا دور خلافت آیا تو ان کے پیچھے نمازیں پڑھتے رہے۔ حضرت علی نے تمام عرصہ تعاون کیا اور کبھی یہ دعویٰ نہیں کیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا خلیفہ اور جانشین میں ہوں۔ اب حضرت علی تو اعلان نہیں کرتے اور یہ کہتے ہیں کہ نہیں ان کو خلیفہ بنایا تھا۔ اس کو عام زبان میں کہتے ہیں کہ مدعا سوت گواہ چست۔ کہ جسے دعویٰ اپنا پیش کرنا ہے وہ تو سوت ہے وہ کچھ نہیں کہتا۔ اور گواہ اتنا چست ہے کہ بار بار کہہ رہا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کو اپنا خلیفہ بنایا مدعا سوت اور گواہ چست۔ یہ بات عقل میں نہیں آئی۔ ذہن پاور نہیں کرتا۔ اگر حضرت علی کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یا اللہ تعالیٰ نے مقرر کیا ہوتا تو وہ پوری زندگی میں ایک دفعہ تو کبھی اعلان کر دیتے تاکہ مجھے اللہ نے مقرر کیا ہے۔ وہ تو خلائقے شیش کے پیچھے نمازیں پڑھتے رہے (۱) اور تعاون کرتے رہے اور یہ لوگ کہتے ہیں کہ نہیں حضور نے حضرت علی کو مقرر کیا ہے۔ مقرر کیا ہے۔ آپ کی خلافت منصوص ہے

### خلافت تجویز کرنے کا ایک اور موقع

پھر یہ بھی ایک بات بھائی کہ غدیر خم سے جب آپ مدینہ آگئے اور مدینہ آگر آپ بیار ہوئے تو بیاری کے دنوں میں آپ نے کما کہ قلم دوات لاو میں کچھ لکھ دوں۔ لاو میرے پاس تم قلم اور کافر میں تمہیں کچھ لکھ دوں میرے بعد پھر تم گراہ نہیں ہو گے۔ یہ روایت تھی کہ آپ نے آخری وقت میں قلم دوات طلب فرمایا۔ اس میں حضور تین باتوں کی وصیت کرنا چاہتے تھے۔ اور وہ تینوں باتیں حدیث میں ہیں۔ پہلی بات یہ کہ حضور فرماتا چاہتے تھے اے میرے ساتھیو جس

(۱) شیعہ مترجم مولوی مقبول احمد دہلوی لکھتا ہے کہ۔ پھر آپ (یعنی حضرت علیؑ) اٹھ اور نماز کے قدر سے دھو فرمائکر مسجد میں تشریف لائے اور ابو بکرؓ کے پیچھے نماز میں کھڑے ہو گئے (ضیمہ ترجمہ مقبول ص ۲۱۵)۔ ثم قام و تھیا للصلوٰۃ و حضر المسجد وصلی خلف ابی بکرؓ اعتماً طری ص ۵۵ ملاباقر مجلسی نے بھی مراد العقول فی شرح الغروع والاصول میں اسکی تائید کی ہے (دیکھئے ص ۳۸۸) شیخ الطائفہ شیخ طوی تسلیم کرتا ہے کہ حضرت علیؑ کا حضرت ابو بکرؓ کے پیچھے نماز پڑھنا مسلمات میں سے ہے (تاخیص الشافی ص ۳۵۲)

میری قبر کو معبدو نہ بناتا کہ اس کی عبادت کریں (۱) یہ تین باتیں ہیں جن کی وصیت کی۔ بعض روایات میں پہلی بات یہود کو نکالنے کی تھی۔

### شیعہ کا اس وصیت سے انکار

شیعہ ان باتوں کو نہیں مانتے وہ کہتے ہیں کہ آپ نے جو قلم دوات طلب کیا آپ علی کی خلافت لکھوانا چاہتے تھے۔ ہم نے کہا کہ اگر علی کی خلافت لکھوائی تھی تو پھر کم از کم یہ مان لو کہ غدیر خم پر خلافت کا اعلان کوئی نہیں ہوا تھا۔ تبھی تو وصیت کی ضرورت ہوئی اور اگر وہاں اعلان ہو چکا تھا اتنے لوگوں میں۔ عام لوگوں میں اعلان ہو چکا ہے تو پھر یہاں وصیت کی کیا ضرورت تھی۔ اگر وصیت یہاں آپ نے کہنی تھی تو وہاں آپ نے اعلان کوئی نہیں کیا۔ اور اگر وہاں اعلان ہو گیا تھا تو یہ خلافت کی وصیت نہیں کوئی اور بات ہوگی۔ لیکن یہ شیعہ آیت اللہ بھی عجیب ہیں ایک طرف کہتے ہیں کہ غدیر خم پر آپ نے اعلان کیا ایک طرف کہتے ہیں کہ نہیں وہ قلم دوات مانگ رہے تھے تاکہ غلیفہ تجویز کریں۔

### لکھنے کی ذمہ داری کس پر عائد ہوتی ہے

یہ قلم دوات کا قصہ ہے (اس کو کہتے ہیں حدیث قرطاس)۔ یہ بہت سے لوگوں کے لئے بڑی آزمائش ہتا ہوا ہے۔ شیعہ لوگوں نے جب بھی اپنے عقیدے کا پروپیگنڈا کرنا ہو تو یہ لوگ یہی کہتے ہیں اور پھر لوگ آکر ہم سے پوچھتے ہیں کہ جی قلم دوات مانگا تھا۔ اب آپ ہی غور فرمائیں کہ لکھنے کی ذمہ داری کس پر عائد ہوتی ہے۔ حکومتوں میں لکھنے کی ذمہ داری کس پر ہوتی ہے۔

(۱) قال القاض عیاض ویحتمل انها قوله صلی اللہ علیہ وسلم لاتتخدوا قبری وثنا یعبد (نودی شرح صحیح مسلم ج ۲ ص ۲۳)

طرح میں دوسرے ملکوں سے آئے ہوئے وفد Deputations کو آئنے کی اجازت دیتا تھا اور بین الاقوامی سٹھ پر گفتگو کرنے کا موقع دیتا تھا۔ میرے بعد بیرونی ممالک کے سفیر تھارے پاس آئیں گے۔ بیرونی ممالک کے نمائندے تھارے پاس آئیں گے تم ان کے ساتھ بین الاقوامی تعلقات قائم رکھنے کے لئے ان کو آئنے کی اسی طرح اجازت دینا جس طرح میں اجازت دیتا رہا۔ (۱) اسلام یہ نہیں سکھاتا کہ تم چھپے رہو۔ ایک ہی جگہ پر رہو۔ نہ۔ یہ نہیں۔ اسلام یہ کہتا ہے کہ نہیں تم پھیلو۔ جتنے تم رابطہ زیادہ قائم کرو گے اتنی خدا کی آواز زیادہ وسیع رقبے میں پھیلے گی۔ پہلی نصیحت یہ ہے۔ اور دوسری نصیحت حضور نے یہ فرمائی یہودیوں پر اعتبار نہ کرنا۔ ان کا اعتبار نہ کرنا۔ پورے جزیرہ عرب میں یہودی نہ رہنے پائیں یہ حضور نے فرمایا اور جب حضور کی وفات ہوئی تو مدینہ منورہ میں بھی یہود تھے یہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے دور میں نکالے آپ نے کہا کہ میرے آقادصیت کر گئے تھے کہ یہاں مشرکین اور یہودی نہ رہنے پائے (۲) تو جتنے یہودی مدینہ میں رہتے تھے سب کو کہا کہ اپنے سامان باندھ لو۔ ہم تمہیں تھارے سامان کا معاوضہ دیں گے۔ اسلام زبردستی کسی سے نہیں کرتا۔ نہ کسی کے المالک پر بقفنہ کرنے کی تعلیم دیتا ہے۔ اسلئے یہ فرمایا کہ تم اپنی تیاری کرلو اور یہاں سے نکلو اور پھر یہودی خیری طرف روانہ ہو گئے۔ اور جتنی بھی ان کی چیزیں تھیں۔ ایک ایک کے سلے میں انکو Compensation دی۔ تو آپ کی نصیحت یہ تھی۔ کہ بیرونی وفد کو تم نہ رہانا ان کو واپس نہیں لوٹانا۔ اور دوسری نصیحت یہ تھی کہ یہودیوں کو جزیرہ عرب سے نکال دو۔ تیسرا یہ کہ میرے بعد میری قبر کو سجدہ گاہ نہیں بننے دیتا۔ کہ عقیدت و محبت میں لوگ آئیں اور سجدے کرتے رہیں۔ جس پیغمبر نے اپنی پوری زندگی توحید میں اللہ تعالیٰ کی وحدائیت میں بُرکی اس کی قبر کو سجدہ گاہ نہ بنا۔

(۱) اشتد برسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وجمعه یوم الخمیس فقال انتونی بکتاب اکتب لحکم کتاباً لَنْ تَضَلُّوا ابْدًا — وَأَوْصِي عَنْدِ مَوْتِهِ بِثَلَاثِ أَخْرَجَوْ المُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ وَاجْزِيوا الْوَفْدَ بِنَحْوِ مَا كَنْتَ اجْزِيَهُمْ (صحیح بخاری ج ۱ ص ۲۲۹)

(۲) امام بخاری نے اپنی صحیح میں یہ باب باندھا ہے باب اخراج اليهود من جزیرہ العرب صحیح بخاری ج ۱ ص ۲۲۹

اور ملکی سطح ہو تو آخر کوئی تو چیف سیکرٹری ہوتا ہے۔ تو لکھنے کی ذمہ داری کس پر عائد ہوتی تھی چیف سیکرٹری پر۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اگر آخری وقت میں قلم دوات مانگا تھا تو قلم دوات لانے اور پیش کرنے کی ذمہ داری کس پر آتی ہے چیف سیکرٹری پر۔ تو مسلمانوں کو اور پڑھے لکھنے نوجوانوں کو معلوم ہونا چاہئے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا چیف سیکرٹری کون تھا۔ حضور اکرم صلی اللہ کے لکھنے کے امور میں چیف سیکرٹری حضرت علی تھے۔ اس لئے بھی کہ عبادوں کا مزاج یہ تھا کہ اگر کوئی باپ بات کرتا ہے میدان میں آکر تو پھر اس کو سینٹ اس کے بیٹے کرتے تھے عرب عادت انل پرست جو ٹھہرے تو حضرت علی حضور اکرم کے سیکرٹری بنائے گئے اس لئے بھی کہ آپ کے خاندان بنا ہاشم کے فرد تھے۔ اور آپ کے چچا زاد بھائی تھے سو حضور کے سیکرٹری حضرت علی تھے۔ حدیبیہ کے موقع پر جب صلح نامہ لکھا جا رہا تھا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم سربراہ تھے لیکن ان کے سیکرٹری حضرت علی تھے تو معاملہ کس نے لکھا تھا۔؟ حضرت علی نے۔ جب یہ بات ذہن میں آگئی تو یہ بات بھی یاد رکھیں کہ حضور اکرم کے چیف سیکرٹری لکھنے پڑھنے میں قلم دوات کے سارے اپنارج حضرت علی تھے۔ حضرت ابو بکر صدیق کے چیف سیکرٹری حضرت عثمان تھے۔ اور پھر ان کے بعد دور آیا حضرت عمر کا تو حضرت عمر نے اپنا چیف سیکرٹری حضرت علی کو بنا رکھا تھا۔ تو اگر حضرت علی کو حضور نے خلیفہ نامزد کیا ہوتا اور حضرت عمر نے زبردستی قبضہ کیا ہوتا۔ تو جس کا حق چھینا ہواں کو کبھی اپنا قائم مقام بنایا جاتا ہے؟ حضرت عمر جب باہر جاتے سفروں میں جاتے تو آپ نے کئی مرتبہ حضرت علی کو اپنا جانشین بنایا۔ کوئی مخالف کو جانشین نہیں بناتا۔ معلوم ہوا یہ بات حضرت علی کے ذہن میں ہرگز نہ تھی کہ یہ حق میرا ہے اور نہ حضرت عمر کے ذہن میں تھی کہ یہ حق اسکا ہے۔ آنحضرت کا سیکرٹری کون تھا حضرت علی۔ حضرت صدیق اکبر کے سیکرٹری حضرت عثمان تھے حضرت عمر کے سیکرٹری پھر حضرت علی۔ تو حضرت علی جب حضور کے سیکرٹری تھے اور حضور نے قلم دوات مانگا تھا تو قلم دوات دینے کی اور لانے کی ذمہ داری کس پر عائد ہوتی تھی؟ حضرت علی پر تو شیعہ یہ پروپیگنڈا کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو قلم دوات نہیں دیا گیا تو ہم ان سے کہتے ہیں کہ بھائی وہنا تو حضرت علی کے ذمے تھا نام لے کر کو انہوں نے کیوں نہیں دیا۔ ان کے ذمے یہ بات لگاد کہ انہوں نے نہیں

دیا۔

## قلم دوات طلب کرنے کی ایک اور روایت

امام جعفر روایت کرتے ہیں کہ حضرت علی کہتے ہیں کہ مجھے حکم دیا تھا نبی کریم نے کہ میں کوئی کاغذ لے کر ان کے پاس جاؤں اور آپ اس پر کچھ لکھیں۔ لیکن میں نے ایسا نہیں کیا کیونکہ مجھے ذر تھا اگر میں گیا تو حضور کی روح میری عدم موجودگی میں نہ نکل جائے اور آپ کی وفات کے وقت میں سامنے نہ ہو پاؤں مجھے ذر اس بات کا لگا کہ آپ کی وفات میری عدم موجودگی میں نہ ہو جائے۔ (۱) اس لئے میں قلم دوات لینے نہیں گیا یہ کون کہتے ہیں؟ حضرت علی۔ آپ تو یہ بات صاف کہتے ہیں۔ لیکن ان کے ہم یوایہ کہتے ہیں کہ نہیں جی خلافت کافیلہ لکھوانا تھا۔ اور یہ حضرت علی کو دی جانی تھی۔ ہم پوچھنے کا حق رکھتے ہیں کہ تمہیں کیسے پہنچ گیا کہ خلافت کافیلہ لکھوانا تھا۔ لیکن اگر لکھوانا ہی تھا تو کم از کم اتنی بات تو ماوکہ غدیر خم پر کوئی اعلان نہیں ہوا تھا۔ اور پھر آپ نے اگر قلم دوات مانگا اور آپ کو قلم دوات نہیں دیا گیا تو اس کی ذمہ داری کس کے سرہی اور پھریہ کے اسکے بعد آپ کتنا عرصہ زندہ رہے۔ جب آپ کو قلم دوات نہیں دیا گیا اس کے بعد بھی آپ دون زندہ رہے۔ تو سوال یہ ہے کہ آپ نے دوسری دفعہ پھر کیوں نہیں مانگا۔ اگر آسمانی طور پر آپ اس پر مامور تھے تو ایک اور دون آپ نے جو گزارا تو اس وقت کیوں نہیں فرمایا کہ قلم دوات لاو۔ تو یہ ایک بالکل فرضی بات بنائی ہے کہ نبی پاک نے اپنا جانشین نامزد کرنا تھا یا پہلے کر دیا تھا۔

(۱) عن علی بن ابی طالب قال امرتني النبی صلی اللہ علیہ وسلم ان اتیه بطبعی یکتب فیه مالا تضل امته من بعدہ قال فخشیت ان تفوتني نفسمے قال قلت انی احفظ واعی قال اوصی بالصلوہ والزکوہ و ماملکت ایمانکم (مند احمد ج ۱ ص ۱۹۵)

کما کہ دیکھو میں تمہارا امیر ہوں۔ انہوں نے کہا پیش ک۔ تو امیر نے کہا کہ یہ جو درخت ہیں ان کی لکڑیاں کاٹو۔ سب صحابہ لکڑیاں کاٹنے لگے اور ان لکڑیوں کو ایک ترتیب دے کر گھاں پھوس رکھ کر اس نے بطور امیر حکم دیا کہ اب ان کو آگ لگادو۔ توجہ آگ لگائی گئی شعلے بھڑکنے لگے۔ تو اس امیر نے پھر کہا دیکھو میں رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا مقرر کردہ امیر ہوں۔ تو تم اس طرح کرو کہ اب اس آگ میں کوڈنا کیا تھا۔ موت ہی تھی تا۔ تو بعض صحابہ کے ذہن میں بات آئی کہ ہم نے تو اس پیغمبر کو مانا تھا آگ سے بچنے کے لئے۔ تو اس کو مان کر بھی آگ ہی ہے۔ ہم نے پیغمبر کو مانا تھا آگ سے بچاؤ کی خاطر اور پھر بھی آگ ہے تو چلو ہم حضور سے پوچھو ہی کیوں نہ لیں۔ تو نبی پاک کے پاس پھر آئے کہ جی یہ صورت ہے تو آپ نے فرمایا اگر تم اس آگ میں داخل ہو جاتے پھر کبھی نہ نکلتے۔ تم نے اچھا کیا جو پوچھا میرا مقرر کردہ امیر وہی باتیں کے جو میری شریعت سے ثابت ہیں۔ پھر تو ٹھیک ہے اور اگر غلط کہے تو اسکی یہ بات نہیں مانی۔ کسی کو امیر مانا اسی طرح ہے جیسے کسی کو امام مانا۔ تو امام اگر نماز میں غلطی کرے ایک رکعت کم یا زیادہ کر دے تو پیچھے والے لقہ دیتے ہیں۔ تو اگر وہ امیر غلط کرے تو لقہ دو۔ تو فرمایا کہ اگر تم اس آگ میں داخل ہو جاتے تو پھر کبھی نہ نکلتے۔ پھر تمہارا ٹھکانہ جنم تھا۔ (۱)

(۱) عن علی قال بعث النبي صلی اللہ علیہ وسلم سریہ فاستعمل رجلا من الانصار وامرهم ان یطیعوہ ففضب قال اليیس امرکم النبي صلی اللہ علیہ وسلم ان تعیمونی قالوا بلى قال فاجمعوا لى حطبا فجمعوا فقال اوندوا نارا فاوقدوها فقال ادخلوها فهموا وجعل بعضهم یمسک ببعضا ویقولون فردننا الی النبي صلی اللہ علیہ وسلم من النار فمازالوا حتى خمدت النار فسکن غضبه فبلغ النبي صلی اللہ علیہ وسلم فقال لو دخلوها ماخرجوا منها الی یوم القیامه الطاعه فی المعرفه (صحیح بخاری ج ۲ ص ۲۲۲)۔

عن علی حکم اللہ وجہه قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لا طاعه لبشر فی معصیه اللہ تعالیٰ (روح العالی ج ۵ ص ۲۱)

حضور کی عام عادت سے استدلال

ایک بات اور بھی آپ یاد رکھئے کہ یہ اس اعتراض کے وقت کہہ دیتے ہیں کہ حضور کی عادت تھی کہ جب دو چار دن کے لئے جائیں کسی جگہ جائیں یا مدینہ سے مکہ آئیں تو دو چار دن کے لئے بھی جب جاتے تو آپ جانشین مقرر کر کے جاتے۔ اس پر سوال کرتے ہیں کہ جب آپ کی عادت تھی کہ دو چار دن کے لئے بھی جائیں تو جانشین مقرر کر کے جائیں تو کیا وجہ تھی کہ جب آپ سفر آخرت پر گئے جس کے بعد آنا نہیں۔ تو آپ نے جانشین مقرر کیوں نہ کیا۔ بڑے سفر پر جو گئے تو آپ کو بڑے اہتمام سے جانشین مقرر کرنا چاہئے تھا۔ لیکن آپ نے نہیں کیا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ حضور اپنی زندگی میں جب جاتے دو دن کے لئے ایک دن کے لئے تو حضور کو پہنچہ ہوتا تھا کہ میں نے واپس آتا ہے اندازہ ہوتا کہ میں نے واپس آتا ہے بلکہ آپ کو یقین ہوتا کہ اگر کوئی ایک بات غلط ہو جائے کوئی گز بڑھو جائے تو میں آگر اصلاح کر دوں گا۔ تو حضور کو جب یہ یقین تھا کہ میں آگر اصلاح کر دوں گا آپ ایک دن کے لئے بھی گئے دو دن کے لئے بھی تو جانشین مقرر کر گئے کیوں کہ کوئی خدشہ نہیں تھا کہ اگر جانشین کوئی غلطی کرے تو کیا ہو گا کیوں کہ حضور کو امید ہوتی تھی کہ میں واپس آؤں گا۔ لیکن جس سفر اور بے سفر کے بعد پھر آنا نہیں اسکے لئے حضور کیے جانشین مقرر کریں اس لئے کہ اگر جانشین مقرر کریں اور وہ اپنی بات پر اڑ جائے تو کیا اس کے لئے اپنی جانوں کو تلف کرنا جائز ہو جائے گا۔ ہرگز نہیں

امیر مقرر کرنے کا ایک واقعہ

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ ایک امیر مقرر کیا۔ تو وہ امیر جب قافلہ لے کر نکلا۔ تو ایک جگہ میں جا کر اس نے صحابہ کو کہا کہ دیکھو میں تمہارا امیر ہوں اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کہا ہے --- جس نے میرے مقرر کردہ امیر کی اطاعت کی اس نے میری اطاعت کی۔ اور جس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی۔ تو اس امیر نے یہ حدیث پڑھ کر سنائی اور

## امیر کسی طرح بھی مخصوص نہیں

معلوم ہوا کہ کوئی پیغمبر کا مقرر کردہ امیر بھی ہو اس پر بھی عصمت کا سلیمانی نہیں۔ وہ مخصوص تو نہیں۔ مخصوص تو صرف پیغمبر ہیں۔ اس لئے ان کی بات پیغمبر کی بات کی روشنی میں پرکھی جائے گی۔ حضور سے جب پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا۔ کہ تمہارا آگ میں چھلانگ لگانا غلط ہے۔ تو نبی پاک اگر کسی کو خلیفہ مقرر کر جائیں۔ اور آپ کی وفات کے بعد وہ کوئی الی بات کے اور پوچھا جائے اس سے تو وہ کہے کہ میں تو نبی کا مقرر کیا ہوا ہوں تم کون ہو سوال کرنے والے۔ تو رحمتہ اللہ علیمین کی حکمت کا یہ تقاضا ہوا وہاں کا یہ تقاضا ہوا کہ آپ نے خلیفہ کسی کو بنایا کسی کو نہیں بلکہ حضرت ابو بکر صدیق کو جب مصلی امامت پر کھڑا کیا تو آپ نے خود نہیں کہا ابو بکر جا کر نماز پڑھا۔ نہ۔ مسلمانوں کو کہا۔ کہ ابو بکر کو کو نماز پڑھائے۔ خود نہیں کہا۔ اشارہ اس طرف تھا کہ کل کا فیصلہ بھی تم نے خود کرنا ہے۔ تمہیں اشارہ دے رہا ہوں کہ اب تم ان کو کہو کہ وہ نماز پڑھائیں۔ جب وہ تمہارا مقرر کردہ ہوگا تو پھر کل کا فیصلہ تم درست کر سکو گے۔ مردا اب ابکر فلیمعں

بالناس

## اسلام میں خلیفہ منصوص نہیں

نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے بعد کسی کو جانشین نہیں بنایا۔ شیعہ اسی پر اپنے سارے عقائد کا سارا دارود مار رکھتے ہیں کہ جی حضرت علی کو بنایا۔ تو ایک بات ضرور ذہن میں آئی چاہئے کہ جی اگر بنایا تو حضرت علی نے دعوی کیوں نہیں کیا۔ کیوں اعلان نہیں کیا کہ بھی مجھے بنایا۔ کہتے ہیں کہ ڈرتے رہے تھے۔ اچھا اگر وہ ڈرتے تھے تو تم بھی ڈرو۔ یعنی پیر کی تابعداری تو تسبیح ہو گی تاکہ تم بھی ڈرو۔ اگر وہ ڈرتے تھے اور تم ان کے پیرو ہو تو تم بھی ڈرو۔ اب یہ کہہ دینا کہ حضرت علی نے اعلان نہیں کیا تھا یہ کافی نہیں۔ انہوں نے نہ صرف یہ کہ اپنی خلافت کا اعلان نہیں کیا آپ تینوں خلافتوں کو باری باری مانتے رہے۔ ان کے پیچے نمازیں پڑھتے رہے۔

اور اعلان ایک دفعہ بھی نہیں کیا کہ مجھے خدا کے پیغمبر نے مقرر کیا ہوا ہے۔ سو یہ ساری سازش بنائی ہوئی ہے یہودیوں کی۔ یہود نہ چاہتے تھے کہ سب مسلمان ایک ہو کر رہیں وہ ان میں تفرقہ ڈالنا چاہتے تھے اور یہ انکی ایک ضرورت تھی عبدا للہ بن سبا اسی ضرورت کے ساتھ مسلمانوں میں داخل ہوا اور اس نے اپنے کام کا آغاز حضرت عثمان کے خلاف پر اپنگنے سے کیا (جس طرح بر صغری میں ہری چند ولد دیوان چند قوم کھتری سکنہ علی پور بجھے ضلع گوجرانوالہ ایک ضرورت کے پیش نظر مسلمانوں میں داخل ہوا اور اس نے اپنے کام کا آغاز حضرت امام ابوحنیفہ کے خلاف مخالفت حدیث کے الزام سے شروع کیا) جس طرح ابن سبا کے نقش قدم پر ایک پوری تحریک چل رہی ہے ٹھیک اسی طرح ہری چند کے نقش قدم پر بھی حضرت امام کے خلاف برابر کام ہو رہا ہے۔ بہرحال حضرت علی نے اپنے دور خلافت میں ابن سبا کو زندہ جلا دیا۔ (۱)

اب مسلمانوں کو معلوم ہونا چاہئے کہ مسلمانوں کا پیغمبر کے بعد جو بھی نظام حکومت ہو گا وہ حکومت بنانے اور اسے چلانے کا ہو گا یہ کوئی قانون ساز ادارہ نہ ہو گا جو کہیں سے رہنمائی حاصل کرے۔

(۱) عن عڪوسه قال اتی علی علی بن نادقہ فاسر قهم (صحیح بخاری ج ۲ ص ۱۰۲۳) یہ زادق کون تھے؟ ہم طائفہ من الروافض تدعی السبائیه ادعوا ان علیا الله وکان رئیسہم عبدا للہ بن سبا (کتاب التبریه لابن الخطفی الاسفری - حاشیہ بخاری)

ملا علی قاری رحمہ اللہ لکھتے ہیں قوم من السبائیه اصحاب عبد اللہ بن سبا اظہر الاسلام ابقاء للفتنہ و تضليلا للامہ فسیح اولا فی آثاره الفتنہ علی عثمان حتی جری علیہ ماجری ثم النقوی الی الشیعہ فاختد فی تضليل جہا لهم حتی اعتقلاو ان علیا رضی اللہ عنہ هو المعبود فعلم بذلك علی فاختنهم واستتابہم فلم یتوبوا فحضرت لهم حفیرا و اشعل النار فیها ثم امر بان یرمی بهم فیها (مرقات شرح ملکوہ وج ۷ ص ۱۰۲)

## اسلام میں حکومت کس طرح بنائی جائے

حکومت کس طرح بنائی جائے گی۔ اللہ تبارک تعالیٰ نے اس کا جو قانون ہمیں بتایا وہ ہے کہ مسلمانوں کے معاملے اور مسلمانوں کا نظام حکومت کس طرح طے کریں؟ آپس میں مشورے سے - امرهم شوری بینہم اگر کسی کو مقرر کیا ہوا ہو اس کو کہتے ہیں منصوص اور اگر مقرر کیا ہوانہ ہو - تو پھر ہے Elected چنانچہ شوری کے ساتھ مشورے کے ساتھ سو حکومت بننے کے دو ہی طریقے ہیں۔ اور نبی پاک نے اپنی زندگی میں اس کی ایک جگہ دکھابھی دی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا آخری دور تھا کہ آپ نے غزوہ موتہ کی طرف ایک ممم بھیجی۔ اور کما کہ میں جو اس مم کو روانہ کر رہا ہوں مسلمانوں کے امیریہ ہوں گے۔ زید۔ اگر زید شہید ہو جائیں تو پھر امیر ہوں گے جعفر۔ حضرت علی کے بھائی۔ اور اگر جعفر بھی شہید ہو جائیں تو ہوں گے عبد اللہ بن رواحہ۔ تو میں اس مم میں تین امیر زید بن حارثہ۔ جعفر بن ابی طالب<sup>ؑ</sup> اور عبد اللہ بن رواحہ کو مقرر کرتا ہوں۔ آپ نے مم روانہ کی۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم مسجد نبوی میں تھے۔ کہ بیعت زرا گھبرائی۔ تو آپ نے صحابہ کو خبر دی زید شہید ہو گئے ہیں۔ اور حضور کے آنسو جاری تھے۔ ساتھ ہی کما کہ جعفر بھی شہید ہو گئے۔ پھر بھی آنسو جاری تھے پھر فرمایا۔ کہ عبد اللہ بھی گئے۔ تین پہ سالار حضور کے مقرر کردہ Nominated تھے۔ اور تینوں ہی باری باری گئے۔ آنحضرت پر عجیب کیفیت طاری تھی۔ اور آنسو جاری تھے۔ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا۔ اور وہاں کے حالات جو آپ کو بطریقہ کشف معلوم ہوئے آپ نے ان کی خبر دی جو صحابہ میدان جگہ میں گئے ہوئے تھے۔ ان میں خالد بن ولید بھی تھے۔ تو فرمایا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اب جب تینوں جریل باری باری جام شہادت نوش کر گئے۔ تو خالد بن ولید نے آگے بڑھ کر مکان سنبھال لی ہے۔ اب چوتھے درجے میں کھڑے ہوئے خالد بن ولید۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے وہیں خبر دی کہ اللہ نے اس کے ہاتھوں مسلمانوں کو فتح عطا فرمائی ہے۔ (۱) اس سے دو چیزیں معلوم ہوئیں۔ ایک چیز تو یہ کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے جب تین مقرر کئے تو معلوم ہوا کہ اسلام میں مقرر کرنے کا ایک یہ طریقہ بھی ہے نامزدگی Nomination۔ اور اگر یہ نہ ہو

تو پھر شوری کے ساتھ مشورے کر کے کسی کو آگے کر دو۔ تو دو ہی طریقے سامنے آئے۔ ایک نامزدگی اور دوسرا بھی مشورہ ہے۔

## مسلمانوں میں طریقہ فیصلہ

تاریخ کے طالبعلم خود فیصلہ کریں کہ اسلام کے مأخذ علم سے قرآن کریم سے - حدیث شریف سے کسی مضبوط طریق سے یہ پتہ چلتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو نام لے کر اپنا جانشین مقرر کیا ہو؟ قرآن کریم نے جسٹی یہ کہا کہ اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد کے مسلمانوں سے وعدہ کیا ہے کہ وہ انہیں خلافت کے منصب پر لائے گا اور ان کو زمین پر مضبوط قبضہ ملے گا۔ ان کے خوف امن سے بدلیں گے۔ اس طرح قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے کیسی نام لے کر فرمایا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد آپکے پہلے خلیفہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہوں گے؟

## سقیفہ بنی ساعدہ کی مشاورت

پھر سقیفہ بنی ساعدہ میں جب انصار اپنے میں سے کسی کو خلیفہ بنانا چاہتے تھے کسی نے آواز لکائی کہ تم کون ہو فیصلہ کرنے والے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تو حضرت علی کو خلیفہ مقرر کر چکے ہیں۔ پھر جب چند مہاجر صحابہ وہاں پہنچے اور انہوں نے یہ موقف پیش کیا کہ خلافت مہاجرین میں سے ہونی چاہئے اور اپر انصار خاموش ہو گئے تو اس وقت ان میں سے کوئی کہدا تھا کہ خلافت جب ہم (انصار) میں نہیں آ رہی تو ان (آنے والے) کو بھی نہ ملے کہ خلافت حضور صلی اللہ علیہ وسلم

(۱) (حاشیہ از گذشت صفحہ) اخذ الرایہ زید فاصیب ثم اخذ جعفر فاصیب ثم اخذ ابن رواحہ فاصیب وعیناً تذریفان حتی اخذ الرایہ سیف من سیوف اللہ حتی فتح اللہ علیہم صحیح بخاری ج ۲ ص ۲۱۱

نے غدیر خم میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کو دے دی تھی ۔ یہ بات کرنے کا بڑا اچھا موقع تھا وہاں بھی کسی نے یہ بات نہ کی۔

ان حالات میں تحقیق کرنے والا طالب علم یہ فیصلہ کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا سیاسی جانشین کسی کو مقرر نہ کیا تھا۔ اسلامی نظام حکومت نظام شوری ہے ۔ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو غدیر خم پر خلیفہ مقرر کرنے کا قصہ ایک افسانے سے آگئے نہیں جاتا۔ آپکی خلافت کے لئے وصیت کرنے کی خواہش بھی بھی بتاتی ہے کہ خم کے تالب کے کنارے حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کی خلافت کا اعلان نہیں کیا تھا۔

اگر حضرت علی کے خلیفہ مقرر کے جانے پر کوئی تحقیق دستاویز نہیں ملتی۔ قرآن کریم میں بھی کسی کو خلیفہ مقرر کرنے کی کوئی آیت نہیں ملتی۔ من کنت مولاہ فعلی مولاہ بھی خلافت کے موضوع پر نہیں اور اسکی اسناد بھی ضعیف ہیں اور یہ بھی کہ حدیث قرطاس میں آپ نے حضرت علی کو خلیفہ مقرر کرنا تھا۔ یہ بھی ایک امر موهوم ہے تو ان حقائق کی روشنی میں خلافت کے لئے حضرت علی کی نامزدگی کا دعویٰ بالکل بے سروپا ہو کر رہ جاتا ہے پھر خلافت کے لئے حضرت علی کا نہ اٹھنا بلکہ ان تینوں خلافتوں کو برسر عالم تسلیم کرنا ان خلفاء کے پیچھے نمازیں پڑھنا اور اسکے دینی کاموں اور مشوروں میں بار بار شریک ہونا یہ واقعات اس نامزدگی کے دعوے کو پرکاہ کے برابر اہمیت نہیں دیتے۔

### غزوہ موتہ کے نقش پر چلنے کی راہ

غزوہ موتہ میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے دونوں طریقوں کا نشان بتا دیا کہ اگر نامزد کردہ موجود ہو تو وہ آگے ہو گا اور اگر نامزد کوئی نہیں تو شوری کے ساتھ چن لیں گے۔ تینوں پر نص موجود تھی ان کے بعد باری آگئی خالد بن ولید کی ۔ اور اللہ نے فتح عطا فرمادی تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ نے کشف کے ذریعہ یہ نقشہ دکھلایا۔ کشف کا معنی یہ ہے کہ درمیان میں سے پر دے اٹھ گئے ۔ تو جس طرح پیغمبر کے محبرات برحق ہیں تو ان کا کشف بھی برحق ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس طرح کشف کے ذریعے محبرات برحق ہیں تو ان کا کشف بھی برحق ہے۔

علیہ وسلم نے وہاں واقع ہونے والے حالات کی خبر دی اور یہ بناء برکش تھا پھر یہ بھی معلوم ہوا کہ کسی جگہ امیر مقرر کرنا ہو تو فرست پوزیشن کیا ہے اور اگر کوئی نامزد نہیں تو پھر شوری سے مشورہ ۔ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی جب وفات ہوئی تو نامزدگی کسی کے لئے نہ تھی ۔ کسی کے لئے آپ نے حکم نہیں دیا تھا نص نہیں فرمائی تھی اب جب کسی کے لئے نص نہیں تو پھر ایک ہی رستہ رہ گیا شوری کا۔ کہ آپس میں مشورے کے ساتھ طے کر لیں۔

### خاتم النبیین کے بعد حکومت کیسے قائم ہوئی

نجی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد صحابہ نے باہمی مشورے سے امیر کا انتخاب کیا۔ اور مشورے کے ساتھ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو چننا۔ تو ابو بکر صدیق کو جب مشورے سے چنگیا تو اس سے یہ پتہ چلا کہ خلافت بعض ایک انتظامی مسئلہ ہے آسمانی مسئلہ نہیں۔ خلیفہ خدا کی طرف سے مقرر کردہ یا رسول کی طرف سے مقرر کردہ نہیں ہو گا بلکہ یہ ایک انتظامی چیز ہے۔ اور جو انتظامی چیز ہے وہ اصول دین میں سے نہیں دین میں جو چیزیں بنیاد ہیں ان کو کہتے ہیں اسکے علاوہ کچھ اور بھی ہیں Fundamentals

اور یہ اس لئے کہ راہ عمل دکھاویں And then there are applications

اصول ہے اس پر عمل کس طرح کرنا ہے یہ تو ہے اہل سنت والجماعت کا عقیدہ ہے نظم ملکت یا خلافت یا امارت انتظامی مسئلہ ہے یہ فروع میں سے ہے اصول میں سے نہیں۔ کیوں۔ اصول دین کے وہی ہیں جو ۹ تاریخ کو مکمل ہوئے۔ جب اللہ تبارک تعالیٰ نے فرمایا۔ الیوم اکملت کلم دیکلم۔ آج میں نے تمہارا دین مکمل کر دیا۔ اس کا معنی ہے کہ اصول سارے اس دن طے ہو گئے تھے۔ اب کوئی اصول والی چیز بعد میں نہیں آئے گی جو چیز آئے گی وہ فروعات میں سے ہو گی Application والی ہو گی۔ عملیات والی ہو گی۔ انتظامی ہو گی۔ خلیفہ تو انتظامی چیز ہے۔

محروم کے لئے فیصلے کرنا ہیں تو یہ انتظامی چیز ہے۔ قانیوں کو عدالتوں پر مقرر کرنا ایک انتظامی چیز

ہے۔ امام نماز کا مقرر کرنا ہے تو یہ انتظامی چیز ہے۔ ان میں ایسی ساری چیزیں آئیں گی۔ بنیادی چیز اور اصولی چیزوں تاریخ کو الیوم اکملت دینکم نازل ہونے کے بعد کوئی نہیں ہو گی۔ خلافت کے مسئلے میں شیعہ اور الحشیث میں یہ فرق ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا جانشین کے مقرر کیا جائے یہ ایک فتحی سوال ہے؟

### جانشین مقرر کرنے کا طریقہ

جواب۔ الحشیث کے نزدیک یہ انتظامی مسئلہ ہے یہ اصولی مسئلہ نہیں بنیادی نہیں۔ شیعہ کے نزدیک یہ اصولی مسئلہ ہے۔ دوسرا اختلاف یہ کہ الحشیث والجماعت کہتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کے لئے Nomination نہیں فرمائی تھی۔ شیعہ کہتے ہیں کہ علی کی وقت کا تقاضا تھا۔ لیکن اس کو شیعوں نے بڑی متعکلہ خیز پوزیشن میں پیش کیا اور کہا۔ دیکھو کہ یہ دنیا کے پیچھے پڑے تھے یہ فیصلے کر رہے تھے خلافت کے اور ادھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو ابھی دنیا میں کیا گیا تھا۔ ابھی دن نہیں کیا گیا۔ اور یہ خلافت کے فیصلے کر رہے تھے۔ اور اسے اتنی بھیانک شکل میں لوگوں کے سامنے پیش کرتے ہیں کہ دل دکھ کر رہ جاتا ہے۔ لیکن سوچتے نہیں کہ تدریک کیا ہے۔ علم والے لوگ کیا کہیں گے۔ وہ یہی کہیں گے کہ اگر سربراہ فوت ہو جائے تو جب تک نہ کا انتخاب نہ ہو پہلے کو دن نہیں کیا جاتا۔ اور دنیا کے بڑے ملکوں کی تاریخ اس کے ساتھ شامل ہے۔ تو صحابہ اتنے ٹریڈٹھے سیاست میں کہ انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دن کرنے سے پہلے امیر پختے کا فیصلہ کیا اور جب ان کے بیان مجلسیں ہوتی ہیں محرم کی تو لوگوں کو بھرکاتے ہیں دیکھو وہ خلافت کے فیصلے کر رہے تھے اور ہمارے اپنے آگرہم سے پوچھتے ہیں کیوں جی یہ ٹھیک ہے۔ یعنی اپنا عقیدہ اتنا کمزور ادھربات سنی۔ اچھا جی یہ ٹھیک ہے۔ ایک ذاکر چیخ چیخ کر کہ رہا ہے۔ کہ لاشہ بنی کا تھا مدینہ پڑا ہوا۔ وہاں ہورہا تھا تخت خلافت کا فیصلہ۔ لاشہ بنی کا تھا مدینہ پڑا ہوا (یعنی حضور کو ابھی دن نہیں کیا تھا)۔ وہاں ہورہا تھا تخت خلافت کا فیصلہ۔ ایسی خلافتوں کا پتا اصول کیا۔ اس مضمون کو جب وہ بھرکا کر پیش کرتے ہیں تو سنی نوجوان جو اپنی تاریخ سے ناواقف ہے جیران ہو کر پوچھتا ہے اچھا جی کیا ہوا تھا۔ کیا ہوا تھا۔ ہر موضوع پر

کتابیں لکھیں ہیں اور موجود ہیں لیکن اپنے عقیدہ سے محبت ہو تو انسان اس کے گرد پہرا دتا ہے اس کی حفاظت کرتا ہے۔ یہ نہیں کہ ادھر بات سنی کہ الی خلافتوں کا بتاؤ اصول کیا۔ وہاں ہو رہا تھا تخت خلافت کا فیصلہ۔ انا للہ وانا الیہ راجعون

تو بات یہ ہے کہ صحابہ کی بات بالکل صحیح تھی۔ کہ جانشین پہلے چننا تھا اب انصار کرتے تھے جانشین ہم میں سے ہو۔ اور یہ حضرات بھی حضور کے اپنے تھے لیکن اس بات کو وہ بھول گئے کہ عرب میں سب سے زیادہ عزت والے لوگ کون ہیں۔ عرب میں سب سے زیادہ عزت والے لوگ قریش تھے اور پورے عرب میں جمال ڈاکوں اور چوروں کی کوئی کمی نہ تھی۔ جب کعبہ کے متولی قافلے کی شکل میں اپنے سفروں میں چلتے تھے۔ سردی کا موسم ہو یا گرمی کا موسم تو ان کے قافلوں پر کوئی ڈاکو بھی ہاتھ نہیں اٹھاتا تھا۔

قریش کی پورے عرب میں عزت اور رعب و بدیہ

37

محلی درس

یہ وہ دور تھا جب ہر تجارتی قافلے پر خوف اترتا تھا کہ ڈاکو لوٹ کرنے لے جائیں۔ تو امنہم من خوف تو اللہ تعالیٰ نے قریش کو امن دیا۔ تو سب سے زیادہ رعب عرب میں اسی خاندان کا تھا۔

### خلفہ قریش میں سے ہو

نشانہ یہ ہے کہ اگر مسلمانوں کا فرمازرو اس قوم میں سے ہو جو کعبہ کے متولی ہیں تو ساری قومیں Surrender کر جائیں گی۔ پھر آگے سر نہیں اٹھائیں گی۔ انصار اپنی جگہ بہت نیک تھے۔ انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کی مدد کی تھی۔ اس میں کوئی کلام نہیں ہے۔ لیکن ان میں کوئی اتنی وجہت والا آدمی نہیں تھا۔ کہ جس کے آگے عرب کے کل لوگ سرپڑر ہو جائیں۔ تو فیصلہ کرنے کے لئے جب یہ بیٹھے انصار سعد بن عبادہ کے ہاں ایک چھپر کے نیچے یہ اکٹھے ہوئے کہ اب ہم خلیفہ چنیں۔ تو جو لوگ بیٹھے تھے قوم انصار کی تھی۔ اس وقت مہاجر کمال تھے۔ جو مہاجر وہ تھے جو کہ سے آئے ہوئے تھے یہ سارے مسجد نبوی میں تھے۔ دینی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا بدن مبارک تھا۔ اور سارے مہاجر وہاں بیٹھے ہوئے تھے کہ آج انکی متناع اور ان کی دولت اس دنیا سے جاتی رہی۔ سارے مہاجر اسی غم میں کہ ہم گھروالے ہیں ہمارے آقا سفر آخرت پر روانہ ہو گئے۔ تو یہ یہاں بیٹھے تھے اور انصار ادھر سوچ رہے تھے کہ مدد کے کو حملہ آوروں سے بچانا کس طرح ہے کہ نعمان بن بشیر جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی گزرے ہیں اور وہ انصار میں سے تھے تو انہوں نے جا کر اطلاع دی مسجد نبوی میں کہ تم تو یہاں بیٹھے ہو وہاں مینٹگ ہو رہی ہے۔ کہ والے یہاں سینکلروں کی تعداد میں بیٹھے تھے۔ لیکن جب یہ پتہ چلا کہ وہاں مینٹگ ہو رہی ہے تو اس لئے کہ وہ کوئی غلط فیصلہ نہ کر دیں تین آدمی اٹھے حضرت ابو عبیدہ بن جراح۔ حضرت عمر اور ابو بکر۔ تینوں اٹھے اور انکی محلیں میں چلے گئے۔ محل کن کی تھی انصار کی۔ وہ کہتے تھے کہ خلیفہ ہم میں سے ہو۔ تو وہاں پہنچنے تین مہاجر۔ تو ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جاتے ہی یہ حدیث سنائی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ الاممۃ من القریش کہ خلفاء پنے جائیں گے قریش میں سے۔ یہ جو کعبے کے متولی ہیں خلیفہ

اللہ تبارک تعالیٰ نے قریش کے ان دو سفروں کا قرآن میں ذکر کیا فرمایا۔ لا یلیف قریش ایلافہم رحلتہ الشتاء و الصیف رحلتہ الشتاء سردی کے موسم کا ایک سفر۔ والصیف۔ گرمی کے موسم کا ایک سفر۔ قریش کو شوق دلایا گیا۔ ان دو سفروں پر۔ اور ان کے تجارتی قافلے یمن اور شام کی طرف چلا کرتے تھے۔ اور جمال ہے کہ پورے قافلے پر کوئی ڈاکو حملہ کر سکے۔ تو اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں فرمایا اے قریش خدا کے احسان کو یاد کرو۔ جب خدا نے تمیں اتنی عزت دی کہ جب کسی کا قافلہ Safe تجارت کا اتنا تھا جتنا تمہارے چلتے تھے تو تمیں کیا کرنا چاہئے؟۔ اپنے رب کی یاد فلیعیدوا تو چاہئے کہ اب یہ قریش اس رب کی عبادت کریں جس نے ان دو سفروں میں امن دیا۔ رحلتہ الشتاء و الصیف فلیعیدو رب هنالبیت اس رب کی جو بیت کارب ہے اب ان قریش کو انکی عبادت اور زیادہ شوق سے کرنی چاہئے۔ کون رب۔ اللہ اطعہم من جوع و آمنہم من خوف جس رب نے ان کو اس وقت کھلایا جس وقت عرب قوم بھوکی تھی۔ عرب لوگ جب بھوکے سوتے تھے ان کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے عزت دے رکھی تھی

ان میں سے چننا۔ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا تھا۔ یہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث تھی اور انصار بھی نیک تھے ان کو بھی یاد آگیا انہوں نے کہا تھیک ہے۔ تو جب آپ نے یہ حدیث سنائی کہ امراء اور خلفاء ہم میں سے ہوں گے اور وزاء جو چنیں جائیں وہ انصار میں سے ہوں گے تو خلافت کے موضوع پر اصولی اتفاق ہو گیا۔ انہوں نے بات مان لی۔ تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اٹھ کر نام پیش کیا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا۔ کہ مسلمانوں میں وہ بیدار بخت شخصیت جو ساری ذمہ داری کو بھاگتے ہیں میری نگاہ میں عمر ہیں۔ تو میں ان کا نام پیش کرتا ہوں۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ اٹھے انہوں نے کہا ابو بکر صدیق کو کہ قرآن نے جو کہا۔ ہانی اشیں کہ غار میں جو دو تھے۔ اس غار میں پیغمبر کے ساتھ میں تھا یا آپ تھے۔ اللہ تعالیٰ نے پیغمبر کے ساتھ دوسرا کس کو قرار دیا۔ ہانی اشیں آپ ہیں یا میں؟ اور یہ تو قرآن کی صریح آئیت تھی جو سب مسلمانوں کو معلوم تھی کہ ابو بکر کے حق میں ہے۔ تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ خاموش ہو گئے تو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اٹھ کر ان کا ہاتھ اٹھایا اور فرمایا کہ سب سے پہلے میں بیعت کرتا ہوں۔ پھر ان سب نے بیعت کی پھر یہ مسجد میں آئے اور مہاجرین نے بیعت کی۔ تو تاریخ ایک سوال کرتی ہے کہ حضرت ابو بکر کو اپنے مہاجرین کے یکپن نے چنایا دوسروں نے۔ یعنی اس وقت سوال کیا تھا۔ سوال یہ تھا کہ خلیفہ اور جانشین مصطفیٰ وہ ان میں سے ہو۔ انصار میں سے یا مہاجرین میں سے۔ تو اگر علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پارے میں غدیر خم کے موقع پر کوئی اعلان ہو گیا ہوتا تو پورے مجمع میں کوئی تو بولتا کہ تم کیا فیصلہ کر رہے ہو۔ فیصلہ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کر گئے ہیں۔ اب جب انصار میں جب حضرت عمر کا نام پیش ہوا تھا تو انصار کی جو تمنا تھی تو ظاہر میں اس کی تکلیف ہوئی تا۔ جو پروگرام انصار کا تھا اور جو ان کی آرزو تھی اس کی تو تکلیف ہوئی تا۔ تو پھر ایسے موقعہ پر انصار ہی کہہ دیتے کہ اگر ہمارا نہیں بن رہا تو یہ بھی تونہ بنے۔ وہ کہہ دیتے کہ علی رضی اللہ عنہ کا اعلان حضور صلی اللہ علیہ وسلم فلاں مقام پر کر چکے تھے اس لئے انہیں خلیفہ بنایا جائے لیکن انہوں نے نام نہیں لیا۔ معلوم ہوا کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو خلیفہ بنانے کا افسانہ بعد کا بنایا ہوا ہے۔ اگر ذرا بھی اس میں کوئی صداقت ہوتی اور ذرا بھی اس میں کوئی سچائی کی شعاع ہوتی تو یہ موقع تھا ذکر کرنے

کا اور وہاں کسی نے ذکر نہیں کیا۔ خلیفہ حضرت ابو بکر صدیق کو جن لیا گیا تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پھر مسجد نبوی میں آکر مہاجرین سے بیعت لی

### خاتم النبیین کی تدفین

جب خلافت کا اعلان ہو گیا۔ پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو دفن کیا گیا۔ اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو جب دفن کیا گیا اس میں حضرت علی مرتضیٰ بالکل مختار تھے۔ مختار یعنی ان پر کوئی پریشر نہیں تھا۔ جس جمروں میں (ام المؤمنین کے جمروں) میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا جسم مبارک رکھا تھا حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ اس کے دروازے پر کھڑے ہوئے اور فرمایا۔ اے لوگو۔ وفات کے بعد بھی۔ وفات کے بعد بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم امام ہیں۔ زندگی میں بھی۔ وفات کے بعد بھی (۱)۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز جنازہ میں کوئی امام نہیں بنے گا (۲)۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم زندگی میں بھی اور وفات میں بھی ہمارے امام ہیں آپ کا کوئی امام نہیں بنے گا۔ آپ کی نماز جنازہ یہی ہے کہ اس کمرے کے اندر دس آدمی آئیں اور چڑھے مبارک کی زیارت کر کے درود شریف پڑھیں اور چلے جائیں۔ پھر دس آئیں۔ درود شریف پڑھیں اور چلے جائیں۔ پھر دس آئیں درود شریف پڑھیں اور چلے جائیں۔ (۳) تین دن تک آنے جانے والوں کا اور درود

(۱) فقال يا ايها الناس ان رسول الله صلی اللہ علیہ والہ امام حیا و میتا (اصول کافی ج ۳ ص ۲۶ مع الشانی)

(۲) دخل ابی بکر و عمر و معاذہ نفر من المهاجرین والان ار بقدر مایسح الہبیت فقلال السلام علیک ایها النبی و رسمه اللہ و برکاتہ وسلم المهاجرین والانصار حکما سلم ابی بکر و عمر ثم صفووا صفووا لایومہم اسد (البدایہ والتحمیل ج ۵ ص ۲۶۵)

(۳) ثم ادخل ابی على عشرہ من المهاجرین و عشرہ من الانصار فیصلوں و یغرسون حتی لم یبق من المهاجرین والانصار الا صلی علیہ (الحجاج طبری ج ۱ ص ۱۰۶) (۱) فقال يا ايها الناس ان رسول الله صلی اللہ علیہ والہ امام حیا و میتا (اصول کافی ج ۳ ص ۲۶ مع الشانی)

حضرت علی کس صفت میں تھے۔ جب وہ پوچھیں کہ یہ کیوں پوچھا ہے۔ اسلئے کہ ہم نے اس کے بعد کہتا ہے کہ جمال وہ کھڑے تھے دائیں طرف وہ تھے۔ اب پوچھیں گے حضرت عثمان کمال تھے میں کیوں گا بائیں طرف۔ تو ایسے لوگوں کو جواب دینے کے لئے اسی وقت فوری طور پر ذہن میں ہو۔ شک میں پڑ جانا کہ کیا واقعی انہوں نے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے دفن کے بارے میں ہے تو جبکی کی۔ نہ۔ پھر یہ مسئلہ بھی یاد رکھئے کہ میت کو دفن کرنے کا جلد حکم کیوں ہے۔ میت کو دفن کرنے کا جلدی حکم اس لئے ہے کہ بدن کے خراب ہونے کا اندریشہ ہوتا ہے۔ جب تک جان ہے یہ بدن سالہا سال تک چلتا ہے اور جب جان نکل گئی تو بدن خراب ہو جاتا ہے۔ گئے سڑنے لگتا ہے تو حکم ہے کہ جتنی جلدی ہو دفن کرو مگر پیغمبر کے جسم کے بارے میں یہ ضمانت دی گئی ہے کہ وہ خراب نہیں ہوتا۔ اور اعتقاد یہ ہے کہ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے جسم کی تازگی اسی طرح ہے جیسے کہ اسے دفن کیا گیا تھا۔ جب کوئی شخص فوت ہوتا ہے تو روح نکلنے کے فوراً بعد اس کے بدن کی وہی تازگی ہوتی ہے جو یہاں محسوس کرتے ہیں۔ لیکن آدھ گھنٹے کے بعد یا پندرہ میں منٹ کے بعد آہستہ آہستہ بدن سکڑتا اور ٹھنڈتا ہونا شروع ہوتا ہے۔ اور گھنٹے کے بعد وہ اکٹھ جاتا ہے۔ تو یہ تازگی کب تک رہتی ہے۔ اور کیوں کہ رہتی ہے روح کے اثر سے۔ کہ روح جو نکلی ہے اب روح کے اثرات کچھ منشوں تک تو رہیں گے نا۔ تو جتنے منشوں تک رہیں گے اتنا عرصہ بدن میں تازگی ہو گی اور پھر بدن اکٹھا شروع ہو جائے گا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بدن مبارک کے بارے میں محققین کا قول یہ ہے کہ وہ آج بھی اس طرح نہ نماز کے جس طرح دنیا میں تھا۔ چودہ سو سال سے زیادہ عرصہ ہو گیا ہے لیکن آپکا بدن ایسا نہیں کہ جان نکلنے کے بعد پھر ہو جائے یا اکٹھے یہ بات نہیں ہے۔ وہ بدن اسی طرح تازہ ہے کہ جس طرح پھول کی طرح تازہ ہے جس طرح پلے تھا۔ ہدایہ میں لکھا ہے کہ وہ بدن اسی طرح تازہ ہے کہ جس طرح دفن کے وقت تھا۔ (۱) زمانے کے تغیرات نے اسپر کچھ اثر نہیں کیا روح کے اثرات اسپر اب بھی ہیں۔ اب جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بدن مبارک کے بارے میں پلے سے یہی ضمانت

(۱) وهو اليوم كما وُضع (ہدایہ باب الجنائز ج ۱ ص ۱۶)

پڑھنے والوں کا سلسلہ قائم رہا۔ تو پیغمبر کی نماز جنازہ اس طریقے پر نہیں ہوتی جس طرح اوروں کی ہوتی ہے۔ اور لوگوں کی میت پر امام دعا کرتا ہے کہ یا اللہ اے اللہ بخش دے ہمارے حاضر کو شہید کو۔ عاشر کو مرد کو عورت کو بخش دے۔ تو امام دعا کرتا ہے کہ یا اللہ ہم جس کو لے آئے ہیں — اس کی خطائیں اور گناہ بخش دے۔ اب پیغمبر کے بدن مبارک کے سامنے کون کہے کہ یا اللہ اس کے گناہ بخش دے۔ وہ جو تمہارے گناہوں کی بخشش میں شفاعت کا سارا ہے۔ کون ہے جوان کے بارے میں کہے کہ یا اللہ ان کے گناہ بخش دے۔ تو پیغمبر کی نماز جنازہ اس طرح نہیں ہوتی جس طرح کہ عام لوگوں کی ہوتی ہے۔ ان کی نماز جنازہ یہی ہے کہ درود شریف پڑھو اور رخصت ہو جلو۔ تو پھر تاریخ میں آتا ہے کہ تین دن تک لوگ آتے جاتے رہے۔ اور درود شریف پڑھا جاتا رہا۔ صلت علیہ الملا کہ والمهاجر و الانصار (۱)۔ تمام مهاجرین اور انصار نے نماز جنازہ پڑھی۔ اب یہ جو شرارتی لوگ ہیں۔ عبد اللہ بن سبأ کے سکھلانے سے پہلا سوال یہ کرتے ہیں کہ جی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا جنازہ خلفاء ملائش نے نہیں پڑھا۔ بھی کیوں نہیں پڑھا کہ یہ تو سقیفہ بنی سعیدہ میں خلافت کے فیصلے کے لئے گئے ہوئے تھے کسی نے جنازہ پڑھایہ کمال تھے۔ ایک دفعہ مجھ سے بھی یہ سوال کیا گیا۔ میں نے کہا کہ تم پتاو کہ جنازہ جو حضور کا تھا اسکیں حضرت علی کس صفت میں کھڑے تھے۔ اور دائیں کھڑے تھے یا بائیں کھنے لگے کہ یہ کیوں پوچھتے ہو۔ ہم نے کہا کہ ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ جمال وہ کھڑے تھے ان کے دائیں طرف وہ کھڑے تھے۔ کہنے لگے ان کا تو پتا نہیں کمال کھڑے تھے۔ میں نے کہا کہ اگر ان کا نہیں پتا تو ان کا بھی نہیں پتا۔ اب یہ کوئی سوال کرنے کا طریقہ ہے کہ اتنے صحابہ سینکڑوں کی تعداد میں اور سب نے جنازہ پڑھا اور یہ پوچھتے ہو کہ فلاں کمال تھا اور فلاں کمال تھا۔ تو یہ جو سوال ہوتے ہیں بڑے فضول قسم کے سوال ہوتے ہیں۔ تو ان کا پھر جواب بھی ایسے ہی ہوتا چاہئے۔ میں نے کہا کہ پلے تم پتاو

(۱) عن ابی جعفر علیہ السلام قال لما قبض النبی صلی اللہ علیہ والہ صلت علیہ الملائکہ والمهاجر و الانصار فوجا فوجا (اصول کافی ج ۳ ص ۲۷ مع الشان)

تھی کہ یہ خراب نہیں ہونے والا۔ تو اگر صحابہ نے تین دن تک دفن نہیں کیا اور درود پڑھنے والے تین دن آتے جاتے رہے تو اس میں صحابہ کوئی مجرم نہیں ہیں۔ لیکن جنہوں نے صحابہ پر اعتراض کرنے ہوتے ہیں۔ دشمنی کے پیرائے میں وہ بار بار کہہ دیتے ہیں کہ دیکھو تین دن تک نہیں دفن کیا۔ تین دن تک نہیں دفن کیا۔ بھی تین دن تک اس لئے نہیں دفن کیا کہ پیچھے صفات موجود تھی۔ تو جب صفات موجود ہو تو پھر قواعد وہ تو نہیں ہوتے۔ مثلاً نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت تھی کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم جاتے تو صحابہ میں سے دو چار Body Guard کے طور پر ساتھ ہوتے۔ کہ کوئی حملہ نہ کرو۔ تو جہاں بھی جاتے باڑی گارڈ ساتھ ہوتے۔ اللہ تعالیٰ نے آیت بھیجی قرآن پاک میں واللہ یعصمنک من الناس اے اللہ کے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ آپ کو ان لوگوں کے ہاتھوں سے بچائیں گے ان کے ٹپاک ہاتھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بدن کو نہیں لگیں گے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے آیت اترتے ہی کہ دیا کہ اب میرے ساتھ کسی باڑی گارڈ کی ضرورت نہیں۔ میرے خدا نے مجھ سے وعدہ کر لیا ہے۔ (۱) پھر حضور صلی اللہ علیہ وسلم اکیلے چلتے اور جہاں بڑے بڑوں کے دل دہل جاتے نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم گھوڑا لے کر اکیلے گھوٹتے کہ میرے ساتھ خدا کا وعدہ ہے۔ تو جب خدا کا وعدہ ہوا تو اس کے مطابق حالات بنتے ہیں اسی طرح اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس بات کی صفات تھی کہ یہ بدن مبارک بگڑے گا نہیں اس میں خرابی نہیں ہو گی۔ اب آپ کو پتہ ہے کہ اگر آدمی نہائے نہ اور گری کا موسم ہو تو دو تین دن پہنچنے آئے تو کتنی بوپیدا ہو جاتی ہے۔ تو وہ حق ہے کہ بدن کی حرارت کے ساتھ اور یہ تو اندر ہوئی کیفیات ہیں اسکے بعد پہنچنے آئے اور بوپیدا ہو جائے تو بالکل فطری بات ہے۔ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی خوراک تو وہی تھی جو

دوسرے مسلمان اور صحابہ کھاتے تھے لیکن وہاں جو پہنچنے تھا وہ خوبیوں ہوتی تھی۔ اب وہ خاص طور پر اس بدن کے اپنے حالات ہیں کہ ان کا پہنچنے بھی خوبیوں ہے۔ (۱) تو اگر صحابہ نے تین دن تک دفن نہیں کیا تو یہ ایشوری چیچھے سے موجود ہے اور اس کے لئے ہمارے پاس کئی شہادتیں ہیں۔ جن لوگوں کی وہ ہربات کو یہی دیکھو ابھی نبی کو دفن نہیں کیا گیا یہ خلافت کا فیصلہ کر رہے تھے اور یہ نہیں پتہ کہ دنیا کہ تمام آزاد ملکوں میں یہ ہوتا کہ سربراہ کے فوت ہونے کے بعد جب تک اس کا قائم مقام نہ بنا لیا جائے تاکہ اس کی میت کے سرپرے رکھا رہتا ہے۔ جب تک اس کو کسی کے سرپرے رکھا جائے اس کو دفن نہیں کرتے۔ تو میں کہہ یہ رہا تھا کہ شیعہ نے یہ جو کہانی بیان کر دیا کہ Nomination حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ہو چکی تھی اس Nomination کو توزنے کے لئے سیفہ بنی سلمہ کا اجتماع جس میں کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو خلیفہ چنایا اور انصار اس طرف تھے اور یہ اس طرف اور آپس میں ان کا مکالمہ ہوا بڑی بحث ہوئی اس موقع پر یہ آواز کیوں نہیں آئی کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو مقرر کیا ہوا ہے۔ اور پھر یہ کہ جب حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو خلیفہ مقرر کیا گیا حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بعد تو آپ یہ کیوں کہتے تھے کہ میں چوتھا ہوں۔ اس وقت جب اقتدار اپنے پاس آکر یہ کہتا کہ میں پہلا خلیفہ ہوں اس میں کیا وقت تھی لیکن آپ یہی کہتے رہے کہ میں چوتھا ہوں میں چوتھا ہوں۔ اور پہلے تینوں خلیفوں کا کہتے تھے کہ میری خلافت انکی خلافت پر مبنی ہے۔ آپ ایک خط میں لکھتے ہیں بایعثي النبین بایعوا بابک و عمر و عثمان على مبايعوهم علیه (۱) مجھے خلیفہ بنانے والے وہی لوگ ہیں جنہوں نے ابو بکر کو خلیفہ بنایا جنہوں نے حضرت عمر کو بنایا۔ جنہوں نے پھر حضرت عثمان کو بنایا اور مجھ سے بھی خلافت کے وقت وہی شرط لی گئی جو ان سے لی گئی تھی۔

(۱) عن ابن عباس قال دخل علينا النبي صلی اللہ علیہ وسلم فقال منتنا فرق و جاءت امن بقاروره فجعلت تصلت المرق فيها فاستيقظ النبي صلی اللہ علیہ وسلم فقال يا ابا سليم ما هذا الفرق تصنمن قال هنارق نحمله فی طیبنا وهو اطيب الطیب (صحیح مسلم ج ۲ ص ۲۵۷)

(۲) نهج البلاغه ج ۲ ص ۱ مطبوعہ مصر

(۱) عن ابن عباس قال كان النبي صلی اللہ علیہ وسلم یحرس و كان یرسل معه عمه ابوطالب كل يوم رجالا من بنی هاشم یحرسونه حتى نزلت والله یعصمنک من الناس فاراد عمه ان یرسل عمه من یحرسہ فقال یاعم ان الله عزوجل قد یعصمنی آپ نے یہ بھی فرمایا ایہا الناس انصرفا فقد یعصمنی اللہ تعالیٰ (روح العالی ج ۳ ص ۳۶۲)

اب کسی کو بھی اختیار نہیں کہ وہ کوئی اور را اختیار کرے ۔ حضرت علی خود تو اس بات کے مدعی نہیں ہیں کہ مجھے خلیفہ بنایا گیا اور یہ ساری داستان ۔ شیعہ لوگوں کی اپنی من گھرست ہے اسی ایک مسئلے پر کہ جی ان کا Nominate کر دیا گیا تھا ۔ اب جب حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ باہر کبھی جاتے تو پیچھے قائم مقام خلیفہ آپ کو بنادیتے حضرت علی کے لئے تو یہ چارج لینے کا بڑا وقت تھا ۔ پھر بھی ہمارے اپنے سے نوجوانوں ان کے ذہن میں یہ بات ہونی چاہئے کہ ہماری اپنی تاریخ مشاء اللہ بڑی روشن ہے ۔ صحابہ کے کارناتے ہمارے پاس موجود ہیں اور تاریخ نے ان واقعات کو جتنا تاریک کر دیا اور تاریخ نے ان میں جتنا اندھیرا پیدا کیا ہے ہمارے پاس اتنی روشنی موجود ہے جو ان واقعات کی ایک ایک کڑی کو بڑا نکھار کر پیش کرتی ہے ۔ لیکن کوئی پڑھے بھی ۔ نہایت افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ شیعہ نوجوان کو گو اسکی دنیوی تعلیم تھوڑی سی ہو اس کو نہیادی طور پر پتہ ہوتا ہے کہ ہمارے نظریات اور عقائد کیا ہیں اور ہمارے ساتھی اتنے کمزور ہوتے ہیں کہ ذرا سوال ہو تو بھاگے بھاگے آتے ہیں کہ جی کیا یہ بات ٹھیک ہے ۔ اپنے آپ پڑھنے کی ضرورت ہی کیا ہے ۔ ہاں تو بات قرآن پاک میں ہر چلی آرہی تھی کہ یہودی جو ہیں مسلمانوں کے پرانے دشمن ہیں اور یہ انکی تاریخی سازش ہے جسے مسلمانوں میں صحابہ کرام کے خلاف ڈھن سازی کی ۔ یہ سلسلہ یہودیوں نے قائم کیا تھا ۔ یہودی عبد اللہ بن سبا اس کا نام تھا وہ مسلمان بن کر آیا مسلمانوں میں (۱) اور کہا کہ میں مسلمان ہوں ۔ اور اس نے پاپیگنہ شروع کیا حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے خلاف شیعہ یہیں سے پہلی ہے حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خلاف جو بھی کوئی بات کرے سمجھ لو کہ یہ اس طرف کا ہے ۔

(۱) شیعہ حضرات کی مشور اماء الرجال کی کتاب رجال کشی میں ہے ان عبد الله بن سبا کان یہودیا فاسلم و والی علیہ السلام و کان یقہل وہ علی یہودیتہ فی یوشع بن نون وصی موسی بالفلو فقال فی اسلامہ بعد وفات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ فی علیہ السلام مثہل ذالک وکان اول من اشهر القول بفرض امامہ علی واظہر البراء ہ من اعدائه وکاشف مخالفیہ و اکفرهم فمن همہنا (رجال کشی ص ۱۷)

ایک دن نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم ذکر فرمائے ہے تھے کہ میرے بعد بڑے بڑے فتنے اٹھیں گے ۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا کہ ایک فتنہ اس طرح اٹھے گا جس طرح دریا میں طوفان اٹھتا ہے ۔ تو صحابہ رضوان اللہ امیر عین پریشان ہوئے اور کہنے لگے کہ اگر فتنے اٹھیں اور اس طرح اٹھیں جس طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم اعلان فرماتے ہیں تو ہمارا کون ہے ہم کیا کریں ۔ ہمیں کوئی بچاؤ کی بات پتا نہیں ۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اے لوگو ۔ جب اس امت میں اختلافات اٹھیں گے اور طرح طرح کے فتنے اٹھیں گے تو میں عثمان نشان دئے جاتا ہوں ۔ عثمان ۔ سلامتی کا نشان تو ہو گا ۔ تو سب صحابہ متوجہ ہوئے کہ کیا بات ہوتی ہے ۔ فرمایا ۔ دور سے ایک آدمی آرہا تھا سر اس نے ڈھانپا ہوا تھا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ۔ هنا یوم منہ علی الہم کہ جس دن اس امت پر فتنوں کی پارش ہو گی اس دن یہ شخص ہدایت پر ہو گا جدھریہ ہو ادھر ہونا ۔ صحابہ دوڑ کر دیکھنے لگے کہ وہ کون ہے ۔ اس نے چرے سے جب چادر انھائی اور تو وہ عثمان غنی تھے ۔ (۱) تو نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد نے یہ جو ہمارے سامنے پیش کیا کہ جب بھی اس طرح بات ہو تم نے دیکھنا ہے کہ عثمان کس طرف ہے جدھر عثمان ہے تمہارا ووٹ تمہاری رائے اس طرف ہوئی چاہئے ۔ تو جب اختلافات پیدا ہوئے تو حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جان جان آفریں کے سپرد کی اور جام شہادت نوش فرمایا ۔ پس حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہی اس امت کے لئے حق کا نشان ہیں اور ان کے لئے مسلمانوں کو غیرت آئی چاہئے کہ ان کے خلاف کوئی باقیں سننے کو تیار ہوں ۔ جب سے حضرت آدم علیہ السلام و السلام اس دنیا میں تشریف لائے کوئی انسان ایسا نہیں ہوا کہ جس کے نکاح میں پیغمبر کی دو بیٹیاں یکے بعد دیگرے آئی ہوں ۔ سوائے حضرت عثمان کے کہ حضرت آدم سے لے کر آپ تک اسکی کوئی مثال نہیں ۔ اور حضرت عثمان غنی بڑے آدمی ہیں ۔ میں اپنے بھائیوں سے یہ بتا کرتا ہوں کہ مسلمانوں کو خاص طور پر اپنی اولاد کو بیٹیوں کو یا بیٹیوں کا اگر اپنی تاریخ

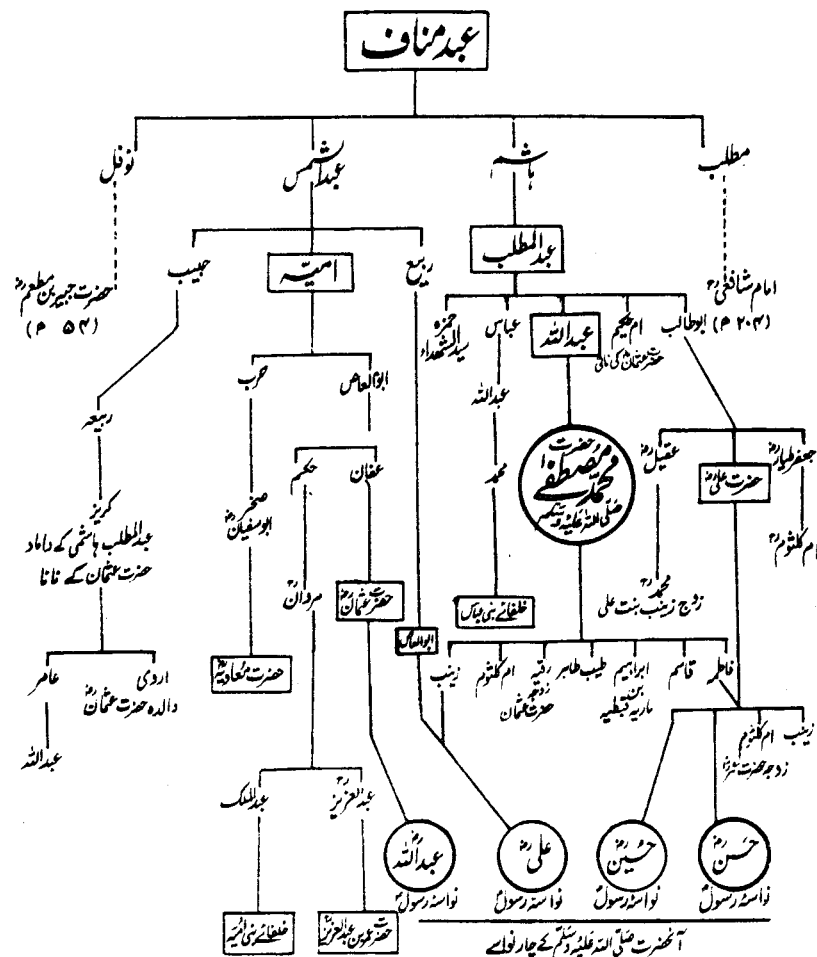
(۱) وذكر الفتن فتر بها فمر رجل مقتع فی ثوب ف قال هنا یوم منہ علی الہم ف قمت الیہ فنا ہو عثمان بن عفان فاقبین علیہ بوجہہ فقلت هنا قال نعم ۔ هنا حدیث حسن صحیح (جامع ترمذی ج ۲ ص ۲۱۱)

نہیں بتائیں گے۔ تو اسکے عقائد درست نہ رہ سکیں گے۔ ایک ہے دینیات سیکھنا اور ایک ہے اپنے عقائد کی حفاظت کرنا کہ نماز پانچ وقت کی پڑھنی ہے۔ یہ دینیات ہے اور اسی طرح کہ رمضان کے روزے رکھنے ہیں اور ایک ہے اپنی تاریخ کو زندہ رکھنا۔ جب تک آپ اپنی تاریخ ان کو نہیں بتائیں گے الہست و الجماعت کے عقیدے پر وہ نہیں رہ سکتے۔ اور یاد رکھو۔ نجات الہست و الجماعت کے سوا اور کسی کی نہیں۔ نبی پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جتنے بھی فرقے ہیں سب ناری سوانی ایک طبقے کے اور وہ کون لوگ ہیں جو میرے صحابہ کے ساتھ ہیں۔ تو صحابہ کے ساتھ ہونے والی جماعت کو کہتے ہیں الہست و الجماعت۔ سنت نبی کی اور جماعت بھی نبی کی جنہیں صحابہ کما جاتا ہے۔ تو اس دیار غیر میں آپ اگر چاہتے ہیں کہ ہماری انگلی اولادیں مسلمان رہیں تو ان کے ساتھ اتنی بات کافی نہیں کہ نماز پڑھ لیں اور روزے رکھیں۔ عقیدے کو درست کرنے کے لئے عقیدہ الہست و الجماعت ضروری ہے۔ اور الہست و الجماعت وہ ہیں جو نبی اور صحابہ کو ملا کر رکھیں۔ اور جو نبی اور صحابہ کو ملا کر نہیں رکھتے وہ ان میں سے نہیں ہیں۔ اللہ تبارک تعالیٰ نے ہمیں اس پر مطلع فرمایا کہ یہ اختلاف پیدا کرنے والے جو تھے وہ یہودی تھے۔ تو عبد اللہ بن سبایہودی حضرت علی کے وقت میں ظاہر ہوا اور اس نے حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی مخالفت کا آغاز کیا۔ اور اس سے پوچھا گیا کہ عثمان تو برے ہیں تو حضرت علی۔ تو چاہئے تھا ناکہ وہ اچھے ہیں۔ کہنے لگا کہ حضرت علی خدا ہیں۔ یعنی اہل بیت اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے رشتہ داروں کو صحیح مکمل میں قبول کرنے کے لئے تیار نہ تھا یہودی نے آپکو خدا کما جب خدا کما تو حضرت علی کو کسی نے اطلاع دے دی۔ تو آپ نے اس زندہ کو آگ میں ڈال دیا۔ حلالکہ آگ کا عذاب جو ہے وہ خدا کا عذاب ہے۔ یعنی جو حکومتیں اور قاضی ہیں وہ پھر وہ کا قتل کی سزا تکوار کی سزا لو ہے کی سزا دے سکتے ہیں۔ لیکن جو سزا خدا کی ہے وہ دینی متعہ ہے۔ اے لوگو تم نے کسی دشمن سے بدله بھی لیتا ہو تو جو عذاب خدا کا ہے اس میں آگ کا عذاب دینا بعض علاقوں میں ایسے لوگ ہیں جو خارجی ذہن کے ہیں۔ حضرت علی کے بھی مخالف ہیں لیکن ۔۔۔ تو مجھے کسی نے کہا کہ تم علی کی شان بیان کرتے ہیں انہوں نے تو عبد اللہ بن سبایہودی کو آگ کی سزا دے دی حلالکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ کسی تو وہ عذاب نہ دو کہ جو

اللہ تعالیٰ دیتا ہے۔ تو میں نے کہا کہ کس کو۔ کہنے لگے کہ عبد اللہ بن سبایکو۔ میں نے کہا کہ اس نے کیا کہا تھا۔ اس نے کہا تھا کہ علی خدا ہیں۔ تو جب اس نے کہا تھا کہ علی خدا ہیں تو علی نے کہا کہ اس کو سزا بھی وہ دوں جو خدا دیتا ہے تاکہ اس کی کوئی بات تو پوری ہوئی۔ تو مرتبہ وقت اس کی بات پوری کر دی۔ اللہ تبارک تعالیٰ جل شانہ توفیق عطا فرمائے۔ تو میں پھر نوجوانوں سے درخواست کروں گا کہ یہ جو تاریخ ہے خاص طور پر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سفر آخرت کی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم آخرت کے سفر پیار ہوئے۔ کیا حالات پیش آئے اور گورنمنٹ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کیسے نہیں۔ ربیع الاول کے موقع پر لیکن خاص اس سفر آخرت کو اس ترتیب سے یاد رکھنا جس ترتیب سے میں نے آپ کے سامنے بیان کیا۔ یہ ضروری ہے اور سارے لوگ تو یہاں آتے نہیں۔ آپ کے اپنے بیٹے پیغمبر اور آپ نوجوان ان کو یہ لائیں جو ہے صحیح عقیدہ ہونے کی وہ کون بتائیں گے۔ یہ آپ کے ذمے ہے۔ مجھ سے کبھی کسی نے آگر یہ نہیں پوچھا کہ جی ہمارے بیٹے پیغمبر تو درس میں نہیں آتے تو ان کے عقیدے درست کرنے ہیں تو کون سی کتاب پڑھیں۔ حلالکہ کہ اگر پوچھیں تو ہم پتا سکتے ہیں۔ جواب دے سکتے ہیں۔ اللہ تبارک تعالیٰ نے نجات اسی میں رکھی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کا جو طریقہ تعالیٰ عنہ کی مخالفت کا آغاز کیا۔ اور اس سے پوچھا گیا کہ عثمان تو برے ہیں تو حضرت علی۔ تو چاہئے تھا ناکہ وہ اچھے ہیں۔ کہنے لگا کہ حضرت علی خدا ہیں۔ یعنی اہل بیت اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے رشتہ داروں کو صحیح مکمل میں قبول کرنے کے لئے تیار نہ تھا یہودی نے آپکو خدا کما جب خدا کما تو حضرت علی کو کسی نے اطلاع دے دی۔ تو آپ نے اس زندہ کو آگ میں ڈال دیا۔ حلالکہ آگ کا عذاب جو ہے وہ خدا کا عذاب ہے۔ لیکن جو سزا خدا کی ہے وہ دینی متعہ ہے۔ اے لوگو تم نے کسی دشمن سے بدله بھی لیتا ہو تو جو عذاب خدا کا ہے اس میں آگ کا عذاب دینا بعض علاقوں میں ایسے لوگ ہیں جو خارجی ذہن کے ہیں۔ حضرت علی کے بھی مخالف ہیں لیکن ۔۔۔ تو مجھے کسی نے کہا کہ تم علی کی شان بیان کرتے ہیں انہوں نے تو عبد اللہ بن سبایہودی کو آگ کی سزا دے دی حلالکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ کسی تو وہ عذاب نہ دو کہ جو

وما علیہنا الا البلاغ المبين

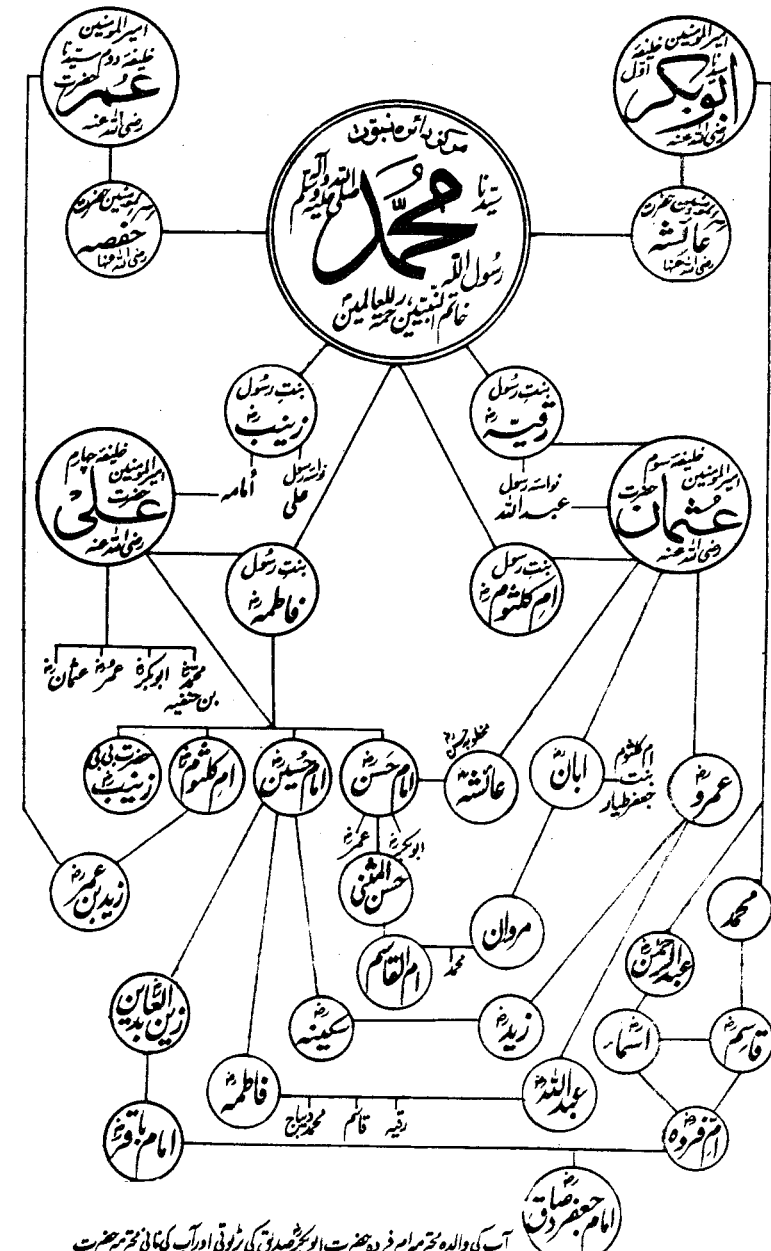
## آخرت کے جدا علی (دادا کے دادا)



دار المعرفة

دیکھیں۔

دکیشی، کچھ ایضاً افضل نہ کیست، اردو بازار  
دفتر تنظیم اہل السنّت۔ ابوالرؤز، نیاں شر منتان



آپ کی والدہ محترمہ امام فرمادی جو حضرت ابو بکر چیلیں کی پڑپوئی اور اکپ کی ایسی محترمہ حضرت امام حضرت ابو بکر (رضی اللہ عنہ) (مولانا فاضل صاحب) اسکی یہی حضرت امام جعفر صادق فرمایا کہ تھے کہ مجھے حضرت ابو بکر نے دو خوب جانکاریں دیں (بڑی تشریف حاصل)

## سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ

شیعہ روایات کی روشنی میں

آپ کا پر افتخار خطاب صدیق آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا عطا کردہ ہے آپ نے ان سے فرمایا تھا کہ اے ابو بکر تو صدیق ہے (تقریبی ص ۷۵ طبع ایران) امام جعفر صادق فرماتے ہیں کہ ابو بکر صدیق بین صدیق ہیں صدیق ہیں جو انہیں صدیق نہ کے خدا تعالیٰ اسکی کسی بات کو دنیا و آخرت میں سچانہ کرے (کشف الغمہ ص ۲۲۰ طبع ایران) - آپ یہ بھی فرماتے ہیں کہ ابو بکر صدیق میرے ناتا ہیں (اہل الحق ص ۷) حضرت ابو بکر نے تمام سو سائیٰ اور متعلقین کے حشت و رعب کی پرواہ نہ کرتے ہوئے حضور کی رفاقت و محبت کو سب پر ترجیح دی تھی (غزوت حیدری) امام باقر کہتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضور کو بھرت کا حکم دیا تو فرمایا کہ ابو بکر کو بھی ساتھ لے لے (تقریب امام حسن عسکری ص ۱۹۲ ایران) حضرت ابو بکر نے شب بھرت پار نبوت اپنے کندھوں پر اٹھایا (غزوت حیدری) جن کے گھر سے حضور کیلئے غار میں کھانا پہنچا رہا (ایضا) آپ یہ بھی فرماتے ہیں کہ لست بمنکر فضل ابی بکر میں ابو بکر کی فضیلت کا منکر نہیں ہوں (اجتاج طبری ص ۲۲۹ ایران) حضرت علی کہتے ہیں کہ حضور نے مجھ سے فرمایا کہ اگر میری وفات ہو جائے تو لوگ ابو بکر کی بیعت کریں گے (فرود کافی کتاب الروضہ ص ۱۲۰) - حضرت علی مرتفعی نے بھی آپ کی بیعت کی تھی (ایضا ص ۱۳۶) حضرت علی مرتفعی حضرت ابو بکر کے پیچھے نماز ادا کیا کرتے تھے (اجتاج طبری ص ۲۰ ایران) حضرت ابو بکر نے حضرت علی کے ساتھ حضرت علی کو حضرت قاطمہ سے نکاح پر آادہ فرمایا (جلاء العيون ص ۱۱۱) حضرت قاطمہ ابو بکر کا جیز آپ نے ہی خریدا تھا (بخار الانوار ج ۱۰ ایران) حضرت قاطمہ الرضا کی وفات حضرت ابو بکر کے عمد خلافت میں ہوئی حضرت ابو بکر کی بیوی نے حضرت قاطمہ کو غسل دیا تھا (بخار الانوار ج ۱۰ ص ۵۵) حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے آخری وقت میں حضرت ابو بکر کو اپنی جگہ امام مقرر فرمایا (تاریخ التواریخ ج ۱ ص ۵۳۷) حضرت علی مرتفعی نے اپنے ایک بیٹے کا نام ابو بکر رکھا تھا (جلاء العيون ص ۱۹۳) حضرت امام حسن نے بھی اپنے ایک بیٹے کا نام ابو بکر رکھا (ایضا) اور حضرت امام حسین کے ایک بیٹے کا نام بھی ابو بکر تھا (تاریخ الائمه ص ۸۳)

